
Travail mémoriel des femmes*: 

Entre aliéna4on et résistances 

May Bissar 
‘Les édi4ons du poisson’ 

Le poisson sans bicycle?e 

Janvier 2026 

 

Site internet: h?ps://lepoissonsansbicycle?e.be/ 

 1

https://lepoissonsansbicyclette.be/


Table des ma4ères : 

1. Introduction 3 

1.1 D’où je parle ? 3 

1.2 Définitions & paradigmes 4 

2. Genre et mémoire(s) : aliénation 7 

2.1 Héritage féminin des obligations mémorielles 7 

2.2 La division du travail mémoriel dans les familles 10 

3. Genre et mémoire(s) : résistances 18 

3.1 Enfin un temps à soi ? 18 

3.2 Rendre femmage 23 

3.3 Queerer et décoloniser notre chronormativité 29 

4. Bibliographie 35

 2



1. Introduc)on 

1.1 D’où je parle ? 

J’ai toujours été fascinée par les mémoires gigantesques des femmes de ma vie (surtout des plus 

vieilles): ma mère, ma grand-mère, mes tantes, mes cousines. Des mémoires qui semblaient 

pouvoir contenir le monde en4er, des mémoires suffisantes pour nourrir toute la famille, des 

mémoires brodées dans les détails comme des sacs prêts à exploser: noms, dates, accessoires à ne 

pas oublier, tâches domes4ques à effectuer, habitudes et besoins de tout le monde, bobos santé, 

régimes alimentaires des proches à prendre en compte dans la prépara4on des dîners, sujets de 

discussions à éviter …  

Ma mère se rappelle encore aujourd’hui des dates d’anniversaire de tous les membres de la famille 

de mon père dont elle est séparée depuis près de quinze ans. Elle peut encore me raconter les 

histoires de vie de chacun.e, les récits des ancien.nes, la famille que nous formions….  

Ma grand-tante a travaillé minu4eusement sur un arbre familial généalogique pendant de 

nombreuses années, qu’elle a finalement légué à un de mes cousins, un étudiant en Histoire (‘avec 

un grand H’). 

Mes cousines et tantes, à chaque réunion de famille, m’informent des derniers événements: qui 

sort avec qui, qui a rompu, qui vit un deuil, qui dort mal en ce moment, qui a des migraines, qui 

risque d’être triste, qui est stressé.e, qui a raté son examen. Sans elles, je ne saurais pas tout à fait 

comment «prendre soin». 

Ma voisine d’immeuble opère ce même travail monumental à l’échelle du quar4er : un travail 

quo4dien de discussions d’ascenseur, de couloirs, de rez-de-chaussée, de parcs. Il s’agit d’un travail 

d’enquête informel et émo4onnel chronophage dont les étapes sont méthodiques: rencontre, 

soin, small talk, deep talk, enregistrement, réten4on des informa4ons, tri et reformula4on, 

transmissions réfléchies et précises. Elle devrait être financée par la commune pour ce job CDI à 

temps plein : anima4on socio-culturelle, travail social de cohésion communautaire, travail 

poli4que de recensement des besoins/demandes/priorités du quar4er et de l’immeuble, travail de 

préven4on des éventuel.les hos4lités/conflits, bibliothécaire et archiviste des mémoires, 

traitement logis4que de données récoltées, ressources humaines etc. Il est important d’u4liser des 

mots du jargon du travail quand on parle de ces tâches prises en charge par les femmes.  

Les informa4ons que ces femmes de mon entourage s’efforcent de retenir dans leurs cerveaux 

n’encombrent-elles pas l’en4èreté de leur chambre à elles (Woolf, 1929) ?  

 3



Ma mère se laisse oublier de plus en plus de données et cela me rend heureuse. L’oubli peut 

effec4vement être un choix, devenir un refuge, un refus nous perme?ant de résister aux carcans 

rigides de nos rôles de femmes, tantes, amies, voisines, concierges, compagnes, épouses, mères, 

grand-mères, sœurs etc. Dans la mémorisa4on se trouve également un espace de résistance 

ines4mé… 

1.2 Défini)ons & paradigmes 

Dans cet ar4cle, j’u4lise différents concepts dont je vous présente ci-dessous les interpréta4ons 

que je mobilise à travers la li?érature : 

- Femmes*/Hommes*: Ces mots s’adressent à toute personne se reconnaissant dans ce?e 

catégorie de genre construite socialement, culturellement et poli4quement. 

- Famille : Ce concept est appréhendé dans sa défini4on étendue, nous pouvons employer 

également le terme ‘linéage’ souvent u4lisé dans les études qui travaillent sur la transmission 

pour perme?re de décrire le lien intergénéra4onnel global persistant dans le temps. Nous 

allons tenter de comprendre comment ce système fonc4onne, de quoi il se nourrit, à qui il 

profite. La famille est ici perçue comme une ins4tu4on culturelle, poli4que et économique  où 1

chaque membre joue un rôle social bien précis -en lien avec les autres. Nous verrons que dans 

ce cadre, la mémoire peut contribuer aux inégalités de genre. Mais elle peut aussi être source 

d’émancipa4on, notamment grâce à des transmissions hors- & contre-norma4ves. Les 

chercheur.euses en études de genre parlent des souvenirs familiaux comme un «poten4el 

réservoir de contre-tradi4on féminine», reconnaissant ainsi l'autorité des femmes dans 

l'interpréta4on de l'histoire (Schraut et Paletschek, 2008, p. 281 in Slabáková, 2021, [trad. 

libre]). A travers les ques4onnements sur des nouvelles manières de faire famille, le concept de 

‘famille’ et ses fonc4onnements peuvent être élargis en résistance aux violences systémiques. 

(Lavoie & Richard, 2021). 

- Histoire : Il est toujours intéressant de consulter les défini4ons de mots sur Wikipédia car c’est 

un ou4l collabora4f, fruit de discussions et négocia4ons collec4ves. «L’histoire est à la fois 

l'étude et l'écriture des faits et des événements passés quelles que soient leur variété et leurs 

complexités. […] L’histoire est un récit écrit par lequel les êtres humains, et plus 

 À ce sujet, l’ouvrage Le genre du capital. Comment la famille reproduit les inégalités (Bessière et Gollac, 2020) démontre comment 1

la famille, aidée par le droit, reproduit et crée des inégalités, encourageant l’enrichissement des hommes et l’appauvrissement des 
femmes.

 4

https://fr.wikipedia.org/wiki/%2525C3%252589criture
https://fr.wikipedia.org/wiki/Fait
https://fr.wikipedia.org/wiki/%2525C3%252589v%2525C3%2525A9nement_(histoire)
https://fr.wikipedia.org/wiki/Pass%2525C3%2525A9


par4culièrement les historiens, s'efforcent de faire connaître les temps révolus. Ces tenta4ves 

ne sont jamais en4èrement indépendantes de condi4onnements étrangers au domaine telle 

que la vision du monde de leur auteur ou sa culture, mais elles sont censées être élaborées à 

par4r de sources plutôt que guidées par la spécula4on ou l'idéologie» (Wikipédia, 2025). C’est 

donc une écriture (forme de transmission définie) sur des évènements (en contraste avec le 

quo4dien) rédigés par des êtres humains qui sont pour l’écrasante majorité des hommes cis-

hétéro blancs et bourgeois (Grever, 1997, pp. 364-374). Ce que l’on re4ent et et ce qu'on choisit 

d'oublier serait in4mement lié aux enjeux de pouvoir, de privilège et d'hégémonie. Ces enjeux 

«déterminent les espaces où les témoins et les témoignages peuvent être entendus ou ignorés» 

(Hirsch et Smith, 2002, pp. 1-19, [trad. libre]). Le choix des mots ‘spécula4on’ et ‘idéologie’ 

venant de la défini4on Wikipedia employés pour définir ce qui se trouverait en dehors d’une 

rigueur scien4fique sont intéressants aussi. On peut se demander à quoi ils font référence et ce 

qu’ils excluent du champ de la présupposée absolue ‘réalité’. 

- Mémoire : La mémoire est un processus complexe d’enregistrement, de tri, de réten4on, 

d’interpréta4on des souvenirs, «les événements remémorés créent un souvenir imprégné de 

buts, mo4va4ons, inten4ons, croyances, émo4ons et valeurs» (Nelson, 1996, p. 186 in 

Grysman, 2017, [trad. libre]). François Dosse définit l’histoire de la mémoire comme «une 

recollec4on du sens, qui vise à l’appropria4on des diverses sédimenta4ons de sens léguées par 

les généra4ons précédentes» (1998, p.9). La mémoire est donc un travail de réappropria4on, de 

reconstruc4on du passé en rela4on avec le présent, «le passé n'est pas donné, il doit au 

contraire être con4nuellement reconstruit et représenté.» (Erll, 2008, p. 7, [trad. libre]). Un 

exemple de ceci est la manière dont les enseignements 4rés de l’histoire évoluent au fil du 

temps car «l’adop4on de cultures mémorielles met en avant les no4ons de récupéra4on de 

vérités historiques niées» (Assmann, 2011, pp. 1–30, [trad. libre]) et de décolonisa4on des 

savoirs (Mohanty, 2003 in Pető & Phoenix, 2006, [trad. libre]). La mémoire familiale est une 

forme de mémoire collec4ve qui se cons4tue par l’interac4on sociale et la communica4on 

con4nue entre enfants, parents et grands-parents» (Erll, 2011, p.306, [trad. libre]). La mémoire, 

dans un contexte familial, en plus de transme?re des souvenirs, et des objets, véhicule aussi 

des scénarios de vie, des «modes d’emploi existen4els». Selon De Gaulejac, ceux-ci expriment 

les a?entes implicites des membres de la famille quant à la des4née de chacun.e (1999). On 

peut parler alors aussi de ‘mémoire culturelle’, un espace intermédiaire de rencontre entre la 

mémoire individuelle portée par les souvenirs propres à chacun.e (Muxel, 2002) et mémoire 

collec4ve, inscrite dans un cadre social plus large (Hirsch et Smith, 2002, pp. 1-19). Ce processus 

 5

https://fr.wikipedia.org/wiki/Historien
https://fr.wikipedia.org/wiki/Pass%2525C3%2525A9
https://fr.wikipedia.org/wiki/Vision_du_monde
https://fr.wikipedia.org/wiki/Culture
https://fr.wikipedia.org/wiki/Source_(information)
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%2525C3%2525A9culation_(philosophie)
https://fr.wikipedia.org/wiki/Id%2525C3%2525A9ologie


est mul4direc4onnel et interac4onniste. Comme le dit Radmila Švaříčková Slabáková dans son 

livre Family Memory: Prac?ces, Transmissions and Uses (2021), la mémoire est aussi ac4vement 

construite par celleux qui la reçoivent . «Elle fait l’objet de négocia4ons, de références croisées 

et d’emprunts constant» (Rotheberg, 2009, p.3, [trad. libre]). Se souvenir et oublier sont donc 

des actes performa4fs : «Se souvenir […] ce n’est précisément pas se remémorer des 

événements isolés, c’est devenir capable de former des séquences narra4ves 

cohérentes» (1989, p.26 in Hirsch et Smith, 2002, pp.1-19, [trad. libre]). Ces actes s’inscrivent 

dans une société : «C’est au sein de la société que les individus acquièrent généralement leurs 

souvenirs. C’est également au sein de la société qu’ils se les rappellent, les reconnaissent et les 

situent» (Halbwachs, 1992, p.38 in Hirsch et Smith, 2002, pp. 1-19, [trad. libre]). La mémoire est 

à ce 4tre, entrée dans le champ d’études spécifiques, scien4fiques et autonomes depuis 

quelques années, les ‘memory studies’.  

- Transmission (mémorielle) : Elle est «une forme ac4ve de communica4on assurant la con4nuité 

sociale» (Bonte & Izard, 2004 in Rachedi, 2009, p.160), une mise en récit de nos souvenirs «à 

travers un ensemble de pra4ques quo4diennes, culturelles et ins4tu4onnelles» (Cover et 

Prosser, 2024, [trad. libre]). Elle peut s’opérer par différents canaux : géné4que, oralité, 

écriture, gestuelle, silences, objets, etc. Même l’oubli est une forme de mémoire traversant les 

généra4ons (Berliner, 2010). «On ne peut transme?re sans choisir. La mise en récit […]  ne 

cons4tue que l'une des narra4ons possibles du passé» (Rosoux, 2001, p.62). La transmission est 

donc un choix narra4f pour servir un propos, un instrument très mobilisé dans les familles car il 

cons4tue «l'un des principaux moyens par lesquels les familles et leurs membres donnent un 

sens aux événements du quo4dien, ainsi qu'aux épreuves […] Raconter des histoires est une 

façon de vivre la famille» (2006, p. 100 in Kellas, 2013, [trad. libre]). La transmission sert à 

façonner les iden4tés individuelles, rela4onnelles (Stone, 2004 ; Thompson et al., 2009 in 

Kellas, 2013, [Trad. libre]) et poli4ques auxquelles s’iden4fier (D. Prats, 2021 in Slabáková, 2021, 

[trad. libre]). Comme l’explique Mariana Karol, psychologue de la transmission : «La 

transmission est comme un processus, une construc4on permanente par le sujet ; pas comme 

un fait unique et achevé» (2004, p.105, [trad. libre]).  

Mais alors comment se passe exactement le processus de transmission mémorielle ? Est-il 

influencé par la socialisa4on genrée ? Quels enjeux poli4ques et idéologiques s’y manifestent ? 

 6



2. Genre et mémoire(s) : aliéna)on 
2.1 Héritage féminin des obliga)ons mémorielles 

La mémorisa4on apparait souvent comme un processus passif, naturalisé et évident, appréhendé 

surtout par un prisme psychologique et neurologique. Pourtant, les mémoires sont des espaces de 

pouvoir, il faudrait donc intégrer les paradigmes du genre, de la classe, de la race pour 

appréhender ce phénomène. Heureusement, comme souvent lorsqu’un sujet poli4que est relégué 

au privé, lorsqu’un sujet sociétal est analysé principalement sous un angle inné, les féministes 

s'emparent de ces ques4ons et y apportent des éclairages nouveaux. En reposi4onnant la famille 

comme une ins4tu4on culturelle et non comme une évidence, les mémoires dites «privées» sont 

vues pour ce qu’elles sont: éminemment poli4ques, elles reflètent la manière dont une société 

distribue ses rôles, valorise certains récits, en invisibilise d’autres, et condi4onne l’accès à la 

mémoire elle-même (Erll, 2011).  

En intégrant le genre comme catégorie d'analyse des réalités passées et présentes ainsi que 

des expériences personnelles, les chercheur.euses et les communautés concernées peuvent 

parvenir à une compréhension plus nuancée de la transmission de la mémoire, qui remet 

en ques4on les rapports de pouvoir au-delà de la classe et de la race (Mu4 et Gürpinar, 

2023, [trad. libre], pp. 1175–1178). 

Dans son ar4cle Loca?ng Family in Cultural Memory Studies (2011), Astrid Erll montre que la 

famille occupe une place centrale dans les études mémorielles, non seulement comme lieu de 

transmission mais comme disposi4f culturel de produc4on mémorielle. La famille n’est pas un 

simple cadre neutre : elle organise, sélec4onne et hiérarchise ce qui doit être retenu et ce qui doit 

être oublié. En son sein, s’opère «une négocia4on sur la manière dont les collec4fs se souviennent, 

fondée sur un jeu d’exclusion et d’inclusion» (Heathorn, 2009 ; Saldívar-Hull, 2006 in Mu4 et 

Gürpinar, 2023, [trad. libre], pp. 1175–1178).  

La mémoire familiale peut servir à transme?re les rôles genrés car la famille est un des premiers 

lieux de socialisa4on et d’appren4ssage des rôles de genre. Elle a notamment pour fonc4on «la 

reproduc4on des statuts sociaux et des rapports entre les sexes» (Lacharité et Gagnier, 2009, p.5 in 

Dufault et Meunier, 2017). Les femmes y apprennent à être altruistes, a?en4onnées, connectées 

socialement, serviables. Elles acquièrent leur «valeur sociale dans la passivité et l’a?ente» (Azema, 

2021, p.29). Ces normes genrées vont impacter leurs comportements quo4diens (Eagly et al., 2003 

; Wi? et Wood, 2010) et leurs processus de mémorisa4on (Grysman et Hudson, 2013 ; 

Niedźwieńska, 2003). Cela est confirmé par Baillargeon : «La mémoire apparaît structurée, en 

 7



effet, en fonc4on de rôles sociaux appris et de normes prescrites, ce qui affecte jusqu'aux repères 

chronologiques différents selon que l'on est un homme ou une femme» (pp. 53-68 in Dumont et 

Fahmy-Eid, 1993). Dans les familles, la configura4on mémorielle est véritablement le reflet de 

l’organisa4on familiale (Déchaux, 2003, pp. 53-63 in Le Pape, 2005). La répar44on des tâches de 

mémoire entre les parents repose sur des stéréotypes de genre (Ahn et al., 2017 ; Moulton-Tetlock 

et al., 2019 ; Niedźwieńska & Zielińska, 2020 in Harrington et Melancon, 2022). Ces rôles 

tradi4onnels de genre «associent les femmes aux soins apportés aux autres, tandis qu'ils associent 

les hommes à la capacité de subvenir aux besoins de la famille et à l'épanouissement 

personnel» (Johnston & Swanson, 2006 ; Sigle-Rushton et al., 2013 in Hornstra et Ivanova, 2023, 

pp. 367-382, [trad. libre]). Il est a?endu des hommes et du père de transme?re l’extérieur : il 

raconte plutôt les fiertés, les réussites sociales, le travail «en allant chercher dans son propre 

parcours, ou parfois dans celui de ses aïeux masculins, les éléments de fierté, d’exemplarité et de 

repères moraux» (Tatu-Colasseau, 2016, pp.9-20). Lucie Azema explique d’ailleurs dans son livre 

Les femmes aussi font par?e du voyage (2021) qu’au moment de raconter leurs aventures de 

voyage, les hommes auront tendance à avoir recours au mensonge pour embellir et agrandir leurs 

expériences et les femmes à minimiser, réduire ce qu’elles ont vécu. «Autrement dit, dans les récits 

de voyageuses, le mensonge intervient davantage pour simuler une conformité aux injonc4ons 

patriarcales, et ainsi mieux se protéger de ces dernières» (p.50). Ceci est un cercle vicieux, «plus 

on suggère la discré4on et le silence aux femmes, plus leur point de vue est rendu invisible, et plus 

il semble minoritaire - négligeable. Leurs expériences sont donc disqualifiées, elles apparaissent 

farfelues, immorales, subjec4ves» (Azema, 2021, p.59).  

Compara4vement aux hommes qui racontent leur histoire familiale par le prisme de la sphère 

publique, de leur vie sociale en dehors de la maison, les souvenirs autobiographiques des femmes 

s’inscrivent dans des contextes communautaires et des références à autrui. (Niedźwieńska, 2003 ; 

McAdams et al., 2006 ; Walls et al., 2001 in Niedźwieńska et Zielińska, 2020). Elles u4lisent pour fil 

conducteur de leur récit, «les caractéris4ques qui, si souvent encore, servent à les définir: la 

famille (coupée du monde environnant), les sen4ments, l’écoute et la compréhension des autres, 

la solidarité» (Coenen-Huther, 1999, pp.117-130). Les expériences vécues ne s’enregistrent pas 

non plus de la même manière en fonc4on de ce qu’elles évoquent, de ce qu’elles produisent sur les 

corps genrés. Dans son essai, Jill Benne? appuie d’ailleurs sur le fait que le corps des femmes est 

plus suscep4ble que celui des hommes de se voir a?ribuer le travail culturel du deuil et de la 

douleur inscrits dans le corps (2005, pp. 22-25, [trad. libre]). Ce?e dis4nc4on est symptoma4que 

des repères temporels des sphères dans lesquelles hommes et femmes sont éduqué.es à évoluer 
 8



en priorité: «dans leur majorité, les femmes privilégient le temps de la famille ; les hommes, celui 

de leur statut socio-professionnel». Et comme l’organisa4on familiale  dépend elle-même d’un 

système sociétal socio-économique (capitaliste) reposant «largement sur la ra4onalité, la 

rentabilité, l’organisa4on, la prévision», les mères, dans nos sociétés «ont à se déba?re face à des 

horaires aux exigences contradictoires, parce qu’ils n’ont pas été pensés pour leurs 

besoins» (Coenen-Huther, 1999, pp.117-130). En résumé, «tout se passe ainsi comme si chacun 

des deux genres avait son temps dominant, celui qui lui est tradi4onnellement impar4 dans la 

répar44on sociale des tâches de produc4on et de reproduc4on» (Coenen-Huther, 1999, 

pp.117-130). Les pères et les mères vivent le temps différemment et le transme?ent également à 

leur enfant de façon dis4nc4ve :  

De nombreuses études ont montré que les parents structurent différemment les souvenirs 

de leurs filles et de leurs fils, ce qui suggère que, dès la pe4te enfance, des différences de 

genre dans la manière dont les événements sont remémorés commencent déjà à 

apparaître (Grysman, 2017, pp.6-8, [trad. libre]).  

Les enfants adopteraient les mêmes habitudes mémorielles que leurs parents (Sales et Fivush, 

2005). Sachant que «les parents se remémorent des souvenirs de manière plus expressive et 

détaillée avec leurs filles qu'avec leurs fils» (Fivush & Zaman, 2014 in Grysman, 2017, [trad. libre]), 

on peut considérer la mémoire comme un héritage féminin (Grysman, 2017). Les femmes ont en 

effet obtenu de meilleurs résultats quant à leur mémoire autobiographique (MA) à travers diverses 

recherches analysant plusieurs critères, notamment le contenu narra4f tel que l’affect, l'u4lisa4on 

de mots émo4onnels (par exemple, Bauer, Stennes et Haight, 2003), les détails élaborés (Grysman, 

Fivush, Merrill et Graci, 2016), le nombre d'événements rappelés (Davis, 1999), la vivacité des 

souvenirs (Pohl, Bender et Lachmann, 2005) et la vitesse de récupéra4on des informa4ons 

(Robinson, 1976). D’autres études ont également suggéré que les mémoires séman4que et 

épisodique sont plus précises et détaillées chez les femmes . Ce qui est également intéressant c’est 2

que ces inégalités grandissent en couple, les compétences mémorielles des femmes s’améliorent 

alors que celles des hommes se dégradent (Niedźwieńska et Zielińska, 2020).  

Dans un contexte de fragilisa4on de la famille dans ses rôles ins4tu4onnels (Muxel, 2018), la 

mémoire familiale peut être réinves4e comme instrument poli4que et servir les intérêts du 

conserva4sme en faisant appel à la nostalgie face aux sen4ments de perte généralisée, à 

l’individualisme grandissant (Blight, 2009). La mémoire reste un obstacle à la désaffilia4on, elle 

 Fujita et al., 1991 ; Seidlitz et Diener, 1998, Pillemer, Wink et al., 2004 ; Pohl, Bender et al., 2002 ; Andreano, Cahill, 20092

 9



con4nue de lier, même malgré eux, les membres d’une famille, notamment parce que partager des 

souvenirs in4mes et parfois douloureux avec des personnes ne les ayant pas vécus est compliqué 

(Le Pape, 2005). Mais malgré ça, au cours des différentes étapes de la transmission et de léga4on 

mémorielle (enregistrement, remémora4on, interpréta4on, mise en récit et récep4on de la 

mémoire familiale), il y a toujours de la place pour une prise de distance cri4que. François De 

Singly, sociologue de la famille, souligne ce?e ambivalence: si la famille cons4tue une matrice 

iden4taire, l’individu moderne cherche aussi à choisir son héritage, à «s’arranger» de ses origines 

(2003). Dans ce?e perspec4ve, la mémoire familiale ne se limite pas à la conserva4on: elle engage 

aussi un travail de sens et de transforma4on par et pour l’individu (Muxel, 2002). Il est essen4el 

alors de «prendre en compte l'évolu4on de la percep4on des rôles mémoriels genrés plutôt que de 

les essen4aliser.» (Slabáková, 2021, [trad. libre]) et de rappeler que «les pra4ques individuelles 

transforment aussi les ins4tu4ons par leur poten4el subversif» (Connell, 2002 cité par Dufault et 

Meunier, 2017). Plusieurs recherches citées ici ont également voulu me?re en évidence la 

mémoire comme un travail immense de «care» (Gilligan, 1980) invisibilisé et dévalorisé opéré en 

grande majorité par les femmes, mères et grand-mères (Slabáková, 2021 ; Hirsch, 2012) alors que 

leurs propres mémoires sont absentes des livres d’histoire. «Les féministes ont très tôt formulé 

l’idée selon laquelle la marginalisa4on du féminin dans l’histoire par4cipe de la marginalisa4on des 

femmes au présent» (Thébaud, 2007, pp. 207-228). 

2.2 La division du travail mémoriel dans les familles 

Il est essen4el de comprendre le travail de mémoire accompli par les femmes à travers plusieurs 

généra4ons. Cela nécessite «une étude du travail de mémoire non reconnu effectué au sein de la 

famille, ainsi que de leur contribu4on [(aux femmes)] à la mémoire ins4tu4onnalisée et de leur 

interpréta4on de celle-ci» (Mu4 et Gürpinar, 2023, pp. 1176–1179, [trad. libre]). Comme vu 

précédemment, la socialisa4on féminine pousse les femmes à exercer plus en profondeur leur 

mémoire. Elles développent différents types de mémoires mobilisées dans les système familial : 

d’abord, la mémoire culturelle et sociale, en retenant et en racontant les anecdotes, histoires et 

généalogies de famille afin de créer un sen4ment d’appartenance global. Elles se posi4onnent 

alors en fondatrices de mythes familiaux car «le travail immatériel des femmes au sein du foyer 

implique bien plus que la simple reproduc4on des souvenirs familiaux et collec4fs; elles mobilisent 

également des éléments liés à l'iden4fica4on familiale et collec4ve» (Mu4 et Gürpinar, 2023, pp. 

1179–1181, [trad. libre]). Ensuite, un autre type de mémoire travaillée par les femmes est la 

mémoire prospec4ve ou mémoire des ac4ons futures qui permet de penser les tâches nécessaires 

au bon fonc4onnement d'un foyer (Harrington et Melancon, 2022). Il s’agit donc d’un travail 
 10



mental (Daminger, 2019 ; Robertson et al., 2019) [et de] comportements de rappel (Ahn et al., 

2017 ; Moulton-Tetlock et al., 2019 ; Niedźwieńska et Zielińska, 2020) souvent en lien avec la 

maternité. «Une grande par4e des responsabilités de ges4on liées à la maternité, comme la 

planifica4on des rendez-vous et la coordina4on des emplois du temps (Ciciolla & Luthar, 2019 ; 

Robertson et al., 2019), exigent […] des mères qu’elles encodent et planifient simultanément de 

mul4ples inten4ons de planifica4on personnelle» (Harrington et Melancon, 2022, pp. 194–198, 

[trad. libre]). Il est prouvé également que «les mères assument une plus grande part des exigences 

cogni4ves liées au fait de se souvenir des inten4ons de leurs enfants». Par exemple : les 

inscrip4ons aux ac4vités spor4ves et de loisirs, les sor4es culturelles, les rendez-vous médicaux, 

les dates limites des devoirs, les dates des sor4es scolaires, etc. tandis que les pères ne ressentent 

peut-être pas la même pression pour prioriser les inten4ons mémorisées de leurs enfants par 

rapport aux leurs (Harrington et Melancon, 2022, [trad. libre]). 

Ces deux types de mémoires perme?ent d’assurer le «kinkeeping», un concept théorisé par la 

sociologue Carolyn Rosenthal en 1981. Le rôle de kinkeeper est défini comme le fait de «maintenir 

les liens entre les membres d'une famille» ([trad. libre]). Dans son ar4cle Kinkeeping in the Familial 

Division of Labor, elle a pu poser des mots sur ce travail cogni4f émo4onnel et domes4que 

(Hornstra et Ivanova, 2023, pp. 367-382), énergivore et chronophage . Dans sa thèse, Carolyn 3

Rosenthal montre la famille comme une entreprise dans laquelle chaque membre occupe une 

posi4on bien par4culière répondant à des besoins et encadrée par des règles informelles pourtant 

bien définies. Les ac4vités du kinkeeping sont décrites comme suit : «la communica4on écrite et 

orale, les appels téléphoniques, la correspondance et l’entraide, l'organisa4on et l'anima4on des 

réunions familiales, ainsi que la transmission des informa4ons» (Sommers & Shields, 1984, pp. 

892–894, [trad. libre]). Souvent, les kinkeepers servent de personnages mnémoniques (Le Pape, 

2005); agent.es de communica4on entre les membres de la famille (en recevant et en diffusant les 

nouvelles) et aussi de facilitateur.rices social.e, réunissant les membres de la famille en les 

poussant à par4ciper à des réunions ou de cérémonies rituelles organisées aussi souvent par 

elleux (Bo?, 1957, p.135). Cela mobilise plusieurs capacités mnémoniques comme se remémorer 

des emplois du temps de chaque membre de la famille, de leur état de disponibilité mentale et 

émo4onnelle afin de les solliciter en adaptant sa communica4on, rappeler à tout le monde les 

modalités des rencontres, etc. Dans ce cadre-là, les commérages peuvent cons4tuer de précieux 

 «La durée médiane pendant laquelle les personnes chargées de ce main4en des liens familiaux auraient exercé ce?e fonc4on était 3

de 20 ans» (Rosenthal, 1981).
 11



ou4ls en servant de vecteurs de diffusion d’informa4ons (Morgan, 1975, pp. 78-79). 

Malheureusement, les femmes en ont été par4ellement dépossédées par la misogynie, nous y 

reviendrons plus tard. Nous voyons donc bien que le travail mémoriel est un travail de «care», 

in4mement liée à la division du travail émo4onnel (Erll, 2011). 

Sans surprise, les résultats de plusieurs études  indiquent donc que ce sont les mères  qui se 4 5

chargent le plus de ces missions de kinkeeping , étroitement liées avec les postes de généalogiste 6

familiale (Sommers & Sheilds, 1984 ; Rosenthal, 1985) et conteuses , également occupés en 7

grande majoritée par des femmes. «Ce?e dimension genrée de la transmission 

intergénéra4onnelle est cohérente avec de nombreuses autres études  sur la mémoire familiale 8

qui soulignent le rôle des femmes en tant que gardiennes de la parenté» (Mu4 et Gürpinar, 2023, 

pp. 1181–1183, [trad. libre]). Si un homme par4cipe à la transmission de l’histoire familiale, il ne 

raconte que des anecdotes dont il est le personnage principal et s’adresse surtout aux adultes et 

plus rarement aux enfants (Le Pape, 2005) ; si un homme par4cipe au rôle de main4en des liens de 

parenté, il l’exerce de façon moins complexe, plutôt en résolvant des problèmes pra4ques 

(Rosenthal, 1985).  

Les services accomplis par les hommes sont essen4ellement tournés vers l’extérieur tandis 

que les femmes s’entraident davantage dans l’entre4en de la maison. La dichotomie 

intérieur vs. extérieur, et qui sous-tend un certain ordre sexuel, caractérise donc l’ensemble 

des rela4ons de parenté (Le Pape, 2005, pp. 20–25).  

La maternité a un rôle à jouer dans la construc4on de cet ordre familial régi en modèle binaire 

intérieur/extérieur :  

Du fait que la maternité soit pensée comme une fonc4on naturelle des femmes (ce sont 

elles qui aiment et savent ins4nc4vement prendre soin d'un enfant), la transmission du réel 

a été a?ribué à la mère, tandis que celle du symbolique l'a été au père [...] Ce?e 

essen4alisa4on de la femme-mère a [...] accrédité l'idée d'une «complémentarité» entre 

les sexes: tout ce qui a trait au «sale» - les excréments des enfants, le ménage, la vaisselle, 

 Abu-Laban, 1978 ; Lee, 1980 ; Morgan, 1975 : 66 ; N.I.H., 1979 ; Troll, 1971 ; Troll et al., 1979 : 99 ; Troll et Bengtson, 1979 : 15J ; 4

Leach et Braithwaite, 1996 ; Salari, S. ; Zhang, W., 2006 ; Friedman, D., 2024

 suivies des grands-mères maternelles et paternelles, puis des pères, des jeunes adultes et enfin des grands-pères.5

 Pour être plus exact.e, «les données actuelles confirment des résultats antérieurs selon lesquels au moins 75 % des personnes 6

assurant le main4en des liens de parenté au sein de la famille sont des femmes»  (Sommers et Shields, 1984).

 Query, Parry et Flint (1992) indiquent que l'âge moyen des personnes assurant le main4en des liens de parenté est d'environ 7

57 ans» (H. Brown, B. DeRycke, 2010).

 Manoogian, Walker et Richards, 2007 ; Schmeeckle et Sprecher, 2008 ; Brown et DeRycke, 2010 ; Ekmekcioglu, 2016 8

 12



la lessive, les ordures... - est le royaume «naturel» de la femme. (Gazalé, 2017 in Azema, 

2021) […] Le père peut donc, sans que cela lui soit socialement reproché, par4r à l'autre 

bout du monde, s'aventurer acquérir de l'expérience en dehors du foyer, ramener des 

souvenirs pendant que la mère gère le réel, les aspects pra4ques et logis4ques de la vie de 

l’enfant (Azema, 2021, p.194).  

La mémoire n’est donc qu’un paradigme de plus à travers lequel observer ce?e dichotomie injuste 

et bien huilée, la mémoire retrace le clivage appris entre des hommes qui laissent une place plus 

importante aux professions et aux lieux dans leurs souvenirs et des femmes, plus focalisée sur les 

rela4ons, l’intérieur (Le Pape, 2005, pp. 20–25). Ce?e division du travail de transmission se reflète 

même d’ailleurs sur les autres généra4ons: «Si la famille de la femme semble être plus mobilisée 

pour la garde des enfants, par exemple, le couple fait davantage appel à la famille de l’homme 

pour accéder au logement individuel» (Le Pape, 2005, pp. 20–25). 

Lorsqu’on interroge les familles sur les raisons poussant une personne à occuper ce rôle de soin, 

les réponses men4onnent notamment le désir de préserver l’unité familiale mise en danger par un 

sen4ment de perte, de rupture ou de discon4nuité dans la solidarité familiale, par exemple la 

perte d’un proche et souvent donc, d’une mère, suggérant que ce rôle se transmet de mère en fille 

en lignée féminine (Rosenthal, 1981, pp. 140–150). D’autres réponses sont parlantes quant au 

manque de considéra4on et à la dévalorisa4on de ce?e fonc4on. La «nature féminine», un talent 

ou des traits de personnalité sont des sources de mo4va4on souvent citées par les proches, ce qui 

rejoint ce?e fausse idée que le main4en des liens et le travail du soin sont assez ins4nc4fs et ne 

demandent pas vraiment d’efforts comme le montrent les verba4m recueillis par Rosenthal (1981) 

auprès des familles interrogées : «Elle a toujours été généreuse de nature» (par4cipant·e 3018) ; 

«Elle est amicale avec tout le monde. C'est sa nature» (par4cipant·e 3026) ; C’est tout simplement 

sa nature. Elle est a?en4onnée» (par4cipant·e 4012) ; «Comme elle est sen4mentale, elle est 

a?en4onnée et s'inquiète beaucoup» (par4cipant·e 4050). Parfois, c’est même la culpabilité ou la 

solitude qui sont énoncées : «Elle se sentait coupable» (par4cipant·e 4024) ([trad. libre]). Enfin, 

des facteurs comme la disponibilité de temps, la situa4on familiale, socio-professionnelle sont 

aussi u4lisés ici par les proches. Encore une fois, les stéréotypes féminins sont très sollicités : le 

célibat, le fait de ne pas avoir d’enfants ou de ne pas exercer de travail rémunéré sont directement 

perçus par le reste de la famille comme du temps libéré pour prendre en charge ces tâches de 

kinkeeping : «Elle est célibataire et a plus de temps libre» (par4cipant·e 3048) ; «[elle] a plus de 

temps, elle ne travaille pas à l’extérieur» (par4cipant·e 4041) ; «Elle n'a jamais eu d'enfants et a 

donc eu plus de temps que les autres pour s'en occuper» (par4cipant·e 5038) ([trad. libre]). La 
 13



société en4ère fonc4onne grâce au travail non rémunéré des femmes. Les femmes et mères sont 

«censées être toujours disponibles, subordonnées à leur rôle premier, celui de s’occuper de leurs 

enfants» (Bessière et Gollac, 2020, p. 249-252) et de leurs compagnons, époux, copains. Or, cet 

impensé de la mise en disponibilité (évidente et naturalisée) des mères conduit à invisibiliser leur 

surtravail : le travail domes4que qu’elles produisent n’est pas considéré comme une «contribu4on 

à l’éduca4on et à l’entre4en des enfants : il va de soi» (Heredia, 2022, pp. 193-200). L’invisibilité est 

d’ailleurs une des condi4ons d’existence de ce travail. «Ce refus de voir le travail domes4que 

permet aussi de maintenir l'illusion d'un intérieur propre et bien tenu comme par magie […] Le 

travail domes4que reste un travail qui «se voit quand il n'est pas fait» (Chollet, 2015, p.197). Les 

mémoires sont donc cantonnées à l’espace domes4que, comme tant d’autres tâches familiales 

exercées par les femmes, contrairement à celles des hommes qui s’exportent hors des maisons et 

s’entourent de reconnaissance. Comme beaucoup d’autres tâches, la mémorisa4on relève du 

syndrome de l’excep4onnalité. Prenons l’exemple de la cuisine : gérée quo4diennement de façon 

fonc4onnelle par les femmes, souvent sous stress car manque de temps et sans grande 

considéra4on, dont les rece?es sont oubliées dans des vieux carnets poussiéreux versus la cuisine 

des hommes, occasionnelle et bénéficient de plus de ressources (notamment temporelles et 

financières), félicitée aux repas de famille, à la tête de grands restaurants, dont les rece?es 

appar4ennent au patrimoine. 

A qui profite ce travail colossal effectué par les femmes depuis des millénaires ?  

Nous l’avons vu, la transmission de la mémoire familiale et culturelle crée des codes culturels et 

référen4els communs, jusqu’à des iden4tés na4onales. En effet, dans leur étude I think it is [the] 

mother who keeps things going sur la division genrée du travail de transmission mémorielle lors du 

génocide arménien, les auteur.ices observent le rôle prépondérant des femmes arméniennes au 

lendemain du génocide, en tant qu’agentes de la mémoire, gardiennes des liens familiaux et piliers 

émo4onnels au sein de la famille pour répondre au risque de perte d’iden4té et de mémoire 

(Bakalian, 1993 ; Bilal, 2006 ; Manoogian, Walker et Richards, 2007 ; Azarian-Ceccato, 2010) :  

Pour les généra4ons précédentes, le travail reproduc4f des femmes au sein de la famille ne 

se limitait pas à la narra4on d'histoires, mais comprenait la préserva4on et la reproduc4on 

de l'«arménianité» : la perpétua4on des tradi4ons et coutumes arméniennes, la 

prépara4on de la cuisine tradi4onnelle et le main4en de la langue arménienne vivante à la 

maison [...]. L’associa4on persistante entre l’iden4té arménienne, la mémoire collec4ve et 

la nourriture, comme les dolmas, ou la figure de la grand-mère, n’est certainement pas 

fortuite (Manoogian et al., 2008, pp. 45–50, [trad. libre]).  

 14



Ainsi, aussi minuscules que peuvent sembler ces tâches mémorielles, lorsque les mémoires 

sensibles de millions de femmes se superposent, s’accumulent, se répondent, s’embrassent, elles 

concentrent un immense pouvoir. Ces mémoires travaillées par les femmes sont essen4elles pour 

la société. «Les figures familiales, et notamment féminines, reconstruisent et réincarnent un lien 

qui se dissout, faisant ainsi du genre un puissant langage du souvenir face au détachement et à 

l’oubli» (Hirsch, 2021, pp. 60–65, [trad. libre]). Serait-ce un super-pouvoir qui, une fois totalement 

conscien4sé, perme?rait de construire une sorte de matriarcat de la mémoire au sein des 

familles ? «Ce sont les femmes, véritables agentes de liaison, qui main4ennent les liens avec la 

parentèle, qui gèrent le réseau de solidarité familiale. Les hommes, plus passifs, suivent les 

décisions de leurs épouses dans leurs arbitrages» (Le Pape, 2005, pp. 20–25).  

Nous le verrons dans le troisième chapitre, les femmes ont énormément nourri l’Histoire en 

archivant, conservant, entretenant la mémoire des autres, sans bénéficier du même pres4ge 

symbolique. Pour exemple, Linda Nochlin (1971) dans son essai fondateur Pourquoi n'y a-t-il pas eu 

de grandes ar?stes femmes ? analyse le rôle des épouses, mères et filles d’ar4stes, qui assurent la 

survie symbolique et matérielle de l’œuvre masculine (ges4on des archives, exposi4on posthume, 

mémoire publique), souvent au détriment de leur propre créa4on. Là où la mémoire masculine est 

monumentalisée (musées, biographies, statues), la mémoire féminine reste in4me, rela4onnelle, 

dépréciée.  

Ce travail d’archivage, comme l’ensemble du travail domes4que, est largement dévalorisé : ces 

mémoires sont vues comme du commérage, des fu4lités, ces rappels comme barbants et 

stressants, des choses pour lesquelles on a pas la place, qui nous alourdissent. «Dans le cas du 

travail cogni4f, la rela4on effort-récompense est fortement déséquilibrée en défaveur des femmes. 

En général, ce sont les femmes qui effectuent les tâches les plus exigeantes et pour lesquelles la 

récompense est la plus faible» (Haupt et Gelbgiser, 2024, pp. 840–845, [trad. libre]). De plus, ce 

travail colossal a un coût important, celui de la charge mentale, de l’épuisement, des a?endus qui 

écrasent, des cerveaux qui n’ont plus d’espace pour penser le présent et le futur. Entre la liste des 

courses, l’inscrip4on aux cours de danse du pe4t, les dates d’anniversaire, les confidences des 

proches, les anecdotes, les souvenirs, les trauma4smes, que reste-t-il comme place dans ces 

cerveaux saturés d’informa4ons ? Alors même qu’elles sont gardiennes des liens, ce?e exploita4on 

compromet leurs rela4ons aux autres. Mona Chollet écrit à ce sujet dans son essai féministe visant 

à revaloriser l’espace domes4que du chez soi :  

 15



Quand une femme voit tous les autres membres de la famille se décharger sur elle des 

tâches jugées rebutantes, quand elle est réduite à leurs yeux au rôle de bonne à tout faire, 

au point que tous les traits de sa personnalité disparaissent, ce?e exploita4on compromet 

plutôt ses chances d'entretenir avec eux des rela4ons riches et harmonieuses. (2015, 

p.207) 

Quelles sont les possibilités alors ? 

Soit elle se rebelle, elle leur en veut et elle devient une mégère acariâtre qui récrimine sans 

cesse; soit elle porte docilement son fardeau et elle développe des obsessions qui finissent 

par la couper des autres en la rendant pénible, maniaque, anxieuse (2015, p.207).  

Mais ce?e surcharge empiète aussi sur leurs connaissances d’elle-même. Leur cantonnement à 

l’espace in4me ne leur a pas pour autant permis d’avoir accès à leur in4mité ni à elles-mêmes. 

«Les interrup4ons constantes, liées aux obliga4ons domes4ques qui leur incombent, ainsi que leur 

dépendance financière, organisée par l'assigna4on à un travail non rémunéré, ont longtemps 

empêché l'esprit de liberté d'inven4on et de créa4vité des femmes de se déployer» (2021, p. 176). 

Dans ce?e phrase, Lucie Azema fait référence à la phrase mondialement connue de Virginia Woolf 

rédigée dans un essai éponyme en 1929 : «Il est indispensable qu'une femme possède quelque 

argent et une chambre à soi si elle veut écrire une œuvre de fic4on ». Ici il s’agit aussi du manque 

de temps à soi. Cela peut se manifester d’ailleurs par des failles dans ce système que l’on pense 

impeccable : des oublis chroniques, comme des tâches qui surgissent et envahissent un ciel 

immaculé. En effet, à force de devoir retenir des inten4ons de planifica4ons personnelles pour 

elle-même et sa famille, la charge cogni4ve des femmes et mères est plus importante et elle peut 

donc vivre des oublis plus fréquents qu’un père (Harrington et Melancon, 2022, pp. 199-202, [trad. 

libre]). Ces oublis sont, d’ailleurs, jugés plus sévèrement que ceux d’un père. La maternité peut 

parfois carrément mener à une sorte d’amnésie des mères de leurs vies de femmes. «Tout ce qui 

faisait de nous des individus, tout ce qui nous rendait uniques, n'a plus d'importance. C'est notre 

rôle de mère qui nous définit» (Donath, 2017, pp. 90-95, [trad. libre]). Dans La Femme mys?fiée, 

Be?y Friedan décrivait déjà le mal être de la femme au foyer lié à sa perte de mémoire. «Elle 

comparait les femmes au foyer à des hommes dont on avait «une par4e du cerveau arrachée» : 

«Ce qu’elles avaient perdu, c’était […] la capacité […] d’ordonner le chaos des détails concrets par 

une idée, d’agir selon un but […] elles avaient perdu leur liberté humaine» (1962, pp.77-80, [trad. 

libre]). Ce travail de mémoire oblige également à une forme de fidélité familiale qui peut être 

aliénante pour les femmes.  

 16



En cas de conflits, elles [ont] plus de mal que les hommes à faire le deuil des rela4ons avec 

leurs consanguins et à considérer leur belle-famille comme une seconde famille. Pour les 

hommes marqués par une histoire familiale douloureuse, les affins assument au contraire, 

une fonc4on de subs4tu4on importante (Le Pape, 2005, pp. 20–25).  

D’autres rôles que celui de kinkeeper sont men4onnés dans l’étude de Rosenthal (1981), 

notamment celui de réconforteur.euse, conseiller financier (occupé principalement par des 

hommes), protecteur.euse, tuteur.euses, ambassadeur.euses, chefs de famille (occupé aussi 

principalement par des hommes dans une succession père-fils). Les femmes peuvent 

occasionnellement occuper ce poste, mais généralement à 4tre purement intérimaire ou après le 

décès de leur mari. «Les femmes, selon eux, devraient accomplir, et accomplissent effec4vement, 

des fonc4ons expressives, émo4onnelles et intégra4ves au sein de la famille» (1981, pp. 95-110, 

[trad. libre]). D’ailleurs, les femmes héritent parfois des rôles de leurs maris dans les familles mais 

les hommes n’ont jamais l’impression de recevoir un rôle de la part de leurs épouses. En résumé, 

«les femmes préservent l'intégrité du royaume afin que les hommes puissent le gouverner» (pp. 

112-118, [trad. libre]). Quatre types de familles théoriques sont également définies dans la 

recherche de Rosenthal ; de la plus ordonnée à la plus libre : bureaucra4que, autocra4que, 

démocra4que, anarchique. Elle écrit : «J'ai démontré que la structure organisa4onnelle des 

familles, analysée de ce?e manière, obéit aux mêmes principes que toute organisa4on du 

travail » (pp. 120-135, [trad. libre]). Les familles plus ordonnées (bureaucra4ques et autocra4ques) 

disposent d’une division du travail plus importante avec des rôles plus définis et plus puissants, des 

liens plus étroits et une étendue généra4onnelle plus importante, au contraire des familles plus 

libertaires (anarchiques et démocra4ques).  

Une libéra4on des contraintes familiales, notamment avec les familles plus anarchiques, pourrait 

donc peut-être perme?re aux femmes de se libérer progressivement du rôle de kinkeeper. On peut 

penser aux familles queer notamment qui sont au coeur de la révolu4on des normes de genre 

(Goldscheider et al., 2014a) et donc, certainement, de la façon dont la mémoire se travaille et se 

transmet. Il serait donc important de pouvoir analyser comment celles-ci vont bouleverser la 

division du travail mémoriel ici décrite. Nous verrons dans la dernier point du chapitre 3 comment 

les rapports au temps et à la mémoire des familles et personnes queer peuvent nous inspirer. Ceci 

dit, même dans les familles hétéronormées, les femmes semblent pouvoir trouver une place, un 

rôle, une forme de pouvoir dans ces transmissions mémorielles qui ne leur sont pas confié.es 

autrement, ce que nous allons voir dans le prochain point.  

 17



3. Genre et mémoire(s) : résistances 
3.1 Enfin un temps à soi ? 

Après avoir analysé les inégalités du travail mémoriel et les répercussions de ces injus4ces sur les 

cerveaux et les vies de nos mères, il est temps d’honorer aussi ce super-pouvoir et de rendre 

jus4ce à ses fonc4ons, à ce qu’il permet, à ce qu’il ouvre pour les femmes car leurs mémoires 

peuvent aussi être de solides vecteurs d’émancipa4on. Là où les pères lèguent historiquement 

leurs terres, leurs possessions, leurs propriétés privées et leurs noms à leurs enfants et 

spécialement à leurs fils, les mères ont pu transme?re, entre autres, des mémoires, des histoires, 

des conseils, des émo4ons, des souvenirs. Ces souvenirs peuvent nourrir l’engagement poli4que 

féministe, ces mémoires peuvent communiquer des stratégies pour survivre dans un système 

normé, patriarcal et parfois très violent pour les personnes vic4mes des systèmes de domina4on 

(racisme, sexisme, validisme, âgisme,etc.) et même pour le révolu4onner.  

Cela s’observe notamment dans les familles immigrées qui peuvent connaître d’importantes 

évolu4ons dans les rôles de genre. En effet, dans son étude sur les processus d’intégra4on sociale 

des descendant.es de migrant.es maghrébin.es, Anne Tatu-Colasseau écrit sur l’importance du rôle 

des mères dans la «transmission sexuée, culturelle et sociale» (pp. 9-20) liée à leurs vécus cumulés 

«de sœur sacrifiée, d’épouse soumise et de migrante s4gma4sée». Dans ce contexte, la mère 

devient alors un modèle féministe, une ar4sane d’égalité des sexes dans l’éduca4on en réac4on à 

sa propre histoire d’enfermement dans des rôles exclusifs et étroits comme l’explicitent de 

nombreux témoignages, notamment celui de Sarah dans lequel il transparait que «la 

reconnaissance vis-à-vis du sacrifice de sa mère agit comme moteur de la réussite sociale chez la 

fille qui entre dans un processus de contre-don» (2016, pp. 9-20). La mère transmet 

l’indépendance, la liberté et les chemins pour y accéder, en favorisant souvent chez sa fille une 

chronologie inversée par rapport à la tradi4on : réussir, travailler puis se me?re en couple et 

fonder une famille. Le père aussi transmet des valeurs, «principalement liées au travail, à la 

pugnacité et à la persévérance» (2016, pp. 9-20). Cela débouche, chez la descendance, «sur une 

rébellion vindica4ve vis-à-vis du s4gmate ethnicisé, motrice de sa trajectoire d’ascension 

sociale » (2016, pp. 9-20). Dans ces «lignées familiales de transmissions intergénéra4onnelles 

féminines inédites (Mounir, 2003, pp. 102-111) », la mère et la fille prennent du pouvoir car, 

comme les femmes occupent le rôle de main4en des réseaux de parenté et de ges4on des liens, 

leur lignée est souvent favorisée (Le Pape, 2005). Cela ouvre des nouveaux chemins en dehors de 

ce qui a toujours existé.  

 18



La mère se révèle actrice pivot des transmissions décisives, lesquelles bénéficient 

largement à la mobilité sociale de ses filles plus qu’à celle de ses fils : les filles, de manière 

contextuelle, se révèlent des héri4ères plus récep4ves des mobilisa4ons parentales, 

sources de trajectoires ascendantes; les garçons, déchus de leur posi4on tradi4onnelle 

dominante et confrontés à d’autres matrices de l’expérience, s’avèrent plus enclins à des 

iden4fica4ons par la néga4ve, sources poten4elles de désaffilia4on familiale et de 

reléga4on sociale (2016, pp.9-20). 

Un des moyens de transmission verbale de la mémoire sur lequel j’aimerais revenir car il est un 

très puissant, c’est le commérage. À l’origine, ce mot se rapporte aux personnes présentes à 

l’accouchement près de la femme, ensuite il désigne des amies se retrouvant pour discuter dans 

des lieux publics. Au moment de la chasse aux sorcières, la puissance des femmes effraie et le 

terme commérage est u4lisé pour moquer et juger «une femme tenant de vains propos» (Roussel, 

2022). Plus tard, il désigne même un instrument de torture pour blesser la bouche lors de la prise 

de parole des femmes: «Cet objet montre à quel point la no4on de gossip a été renversée dans un 

but violemment misogyne, en seulement quelques décennies» (Federici, 2018 in Roussel, 2022). 

Ces lieux et temps d’ami4és en non-mixité entre femmes lors desquels s’échangent conseils, 

confidences, mémoires et traumas sont ainsi récupérés par les hommes pour imposer le silence. 

Pourtant, le commérage a résisté et a offert des avancées énormes dans les lu?es féministes. Ce 

sont ces partages de connaissances et d’histoires de femmes qui ont permis à des pra4ques alors 

illégales de pouvoir exister, comme l’avortement, dont la mémoire de la pra4que s’est diffusée sur 

plusieurs généra4ons par des voies non-ins4tu4onnelles protégées des pouvoirs poli4ques 

oppresseurs de l’époque. Un autre exemple est le mouvement de sororité #MeeToo en 2007 et en 

2017, ayant permis la libéra4on de paroles de milliers de femmes subissant des violences sexistes 

et sexuelles (Roussel, 2022).  

En se racontant à la première personne, dans des espaces où d’autres se racontent aussi à 

la première personne, les militantes féministes voient leurs souvenirs évoluer sous l’effet de 

l’encadrement réciproque des discours biographiques. Leur trajectoire, telle qu’elles la 

racontent, s’apparentant à celle d’un sujet autonome, elles deviennent elles-mêmes des 

sujets autonomes […] légi4mant une parole qui ne trouve pas de place pour s’exprimer 

ailleurs (Charpenel, 2014).  

 19



Les mémoires peuvent aussi voyager de façon moins consciente. La psycho-généalogie étudie, 

entre autres, les processus des mémoires transgénéra4onnelles, décrivant la manière dont des 

expériences (notamment trauma4ques) vécues par une généra4on pourraient se retrouver chez 

les descendant.es, sans passer nécessairement par des transmissions verbales et/ou conscientes. 

Les modes de transmission de ce?e ma4ère émo4onnelle seraient variés : silence, langage, 

socialisa4on, styles d’a?achement, récits etc. et pourraient se manifester aussi sous formes 

variées: peurs, schémas affec4fs, comportements, représenta4ons et, poten4ellement mais ce 

n’est pas encore prouvé, de façon biologique avec des modifica4ons épigéné4ques affectant la 

physiologie. Pour les femmes en par4culier, vic4mes de violences, ces vécus (trauma4ques) 

pourraient donc traverser des temporalités. «La ‘transmission émo4onnelle’ est unique en son 

genre ; la douleur des mères et des grands-mères ne se transmet pas de la même manière que le 

souvenir» (Mu4 et Gürpinar, 2023, pp.1184-1186, [trad. libre]). Un autre témoignage de la douleur 

comme force poli4que mémorielle nous vient de Dian Million, figure majeure du féminisme 

autochtone : «Nous portons la douleur de nos pères, de nos mères, de nos grands-pères, de nos 

grands-mères – elle fait par4e intégrante de ce?e terre» (2009, pp.53-76, [trad. libre]). Dans tous 

les cas, «nous ne pouvons guérir les trauma4smes transmis de généra4on en généra4on qu'en 

abordant la mémoire, la commémora4on et le recueillement de manière intersec4onnelle et 

complexe» (Pető & Phoenix, 2006, [trad. libre]). 

Des études ont analysé les effets de l’exposi4on aux trauma4smes sur le fonc4onnement de la 

mémoire en lien avec le genre. Les résultats montrent que les mémoires des femmes pourraient se 

transformer plus facilement/rapidement dans ces circonstances : «L’exposi4on à un trauma4sme 

en soi pourrait influencer davantage la consolida4on de la mémoire chez les femmes que chez les 

hommes» (Hsu et al., 2018, pp. 6–9, [trad. libre]). Marianne Hirsch a théorisé le concept de ‘post-

mémoire’ pour nommer ce lien intergénéra4onnel alimenté par les trauma4smes et l’émergence 

de ces souvenirs trauma4ques chez des individus n’ayant jamais été témoins de ces évènements. 

«La post-mémoire décrit le rapport qu'entre4ent la généra4on suivante avec le trauma4sme 

personnel, collec4f et culturel des généra4ons précédentes» (Hirsch, 1997, pp. 22–23, [trad. 

libre]). Hirsh sou4ent que ces pra4ques post-mémorielles sont nées des stratégies développées 

par le féminisme pour relier le(s) passé(s) au(x) présent(s). 

Ces post-mémoires flo?antes (sur)vivantes seraient-elles des espaces d’aver4ssement, de 

protec4on ? Comme des armes épigéné4ques travaillées depuis des millénaires pour que les 

femmes puissent se protéger entre elles et se prévenir des dangers, apprendre à survivre dans une 

société qui n’est pas faite pour leur laisser de la place ?  

 20



Dans d’autres cultures également, en dehors des sociétés capitalistes occidentales, les rapports au 

temps sont vécus de manière profondément différente et accordent une place centrale à la 

mémoire et à des formes de prophé4e. Dans African Religions and Philosophy, John Mbi4 décrit la 

manière dont le temps est pensé et vécu dans diverses sociétés africaines, ou du moins la façon 

dont il l’était avant la colonisa4on occidentale. Il y montre que le temps n’y est pas conçu comme 

une ligne orientée vers un futur abstrait, mais comme un mouvement cyclique structuré par 

l’expérience vécue et les événements. Dans ce?e concep4on, le temps se déploie selon deux 

dimensions fondamentales : le Sasa, qui correspond au passé très récent, au présent et au futur 

immédiat, et le Zamani, qui désigne l’immense étendue du passé. Le Zamani cons4tue une 

ressource essen4elle pour penser le présent et le futur proche (Sasa), lesquels ne peuvent être 

compris qu’à travers le passé, les tradi4ons et les expériences accumulées. Dans ce cadre, ce sont 

souvent les personnes âgées, détentrices de la mémoire collec4ve, qui sont en mesure de prédire 

le futur, non pas à par4r de calculs ou de projec4ons chiffrées, mais à par4r d’un savoir transmis et 

incarné. Nous pouvons citer un exemple : Au Kenya, bien avant l’arrivée des colons britanniques 

sur le territoire Giriama, une femme nommée Mepoho aurait prédit l’arrivée d’étrangers blancs 

munis de machines étranges. Elle annonçait également qu’une femme prophète parviendrait à leur 

résister. Ce?e prophé4e s’incarne plus tard dans la figure de Meka4lili wa Menza, qui mena une 

résistance ac4ve contre la colonisa4on britannique. Pour contester l’ordre colonial, elle performa 

le Kifudu, une danse funéraire tradi4onnellement des4née à célébrer la mort, mais qu’elle 

détourna pour marquer symboliquement la mort de la souveraineté du peuple Giriama. À travers 

ce?e performance, elle ne dansait pas pour faire le deuil, mais pour aver4r, mobilisant la mémoire 

comme une forme de résistance temporelle face à l’effacement des tradi4ons, à la taxa4on des 

popula4ons et à la confisca4on des terres par les colons. De manière similaire, Mugo wa Kibiru, 

voyant du peuple Agĩkũyũ, aurait lui aussi prédit l’arrivée d’étrangers à la peau pâle vêtus de 

‘vêtements papillons’, en recourant à une image puissante : celle d’un serpent de fer se propageant 

à travers le pays et avalant les ressources de tous les peuples. Ce?e métaphore renvoyait à la ligne 

de chemin de fer reliant le Kenya à l’Ouganda, symbole de l’extrac4on coloniale et de la 

dépossession territoriale. Ces visions et prophé4es témoignent d’un rapport au temps fondé sur 

une connexion profonde à la terre et à la mémoire, qui s’étend au-delà du présent immédiat. 

Puisant dans le Zamani, elles traduisent la mémoire en mouvement, en aver4ssement et en 

résistance (Mumbipoetry, 2025). 

Mais, un autre moyen de s’émanciper, c’est l’oubli qui peut être considéré comme un choix et donc 

une forme de mémoire. En effet, Rhee s’inspire du concept de «souvenir» de Toni Morrison, 

 21



écrivaine afro-américaine pour définir la remémora4on comme «se référant simultanément à 

l’oubli et au souvenir» (2021, p.2, [trad. libre] in Romero, 2022). Oublier peut perme?re aux 

femmes l’émancipa4on de leurs devoirs (conjugal, maternel) qui leur sont assignés. Dans The 

Queer Art of Failure (2011), Jack Halberstam revendique la défaillance, la perte et l’oubli comme 

stratégies poli4ques de résistance aux régimes norma4fs de la réussite, de la filia4on et de la 

reproduc4on sociale. Là où la mémoire, dans sa forme dominante, par4cipe à la consolida4on d’un 

sujet stable, cohérent et hétérocentré, l’oubli devient une pra4que cri4que de désiden4fica4on : il 

permet de suspendre les récits imposés de la famille hétéronorma4ve, la succession, la con4nuité 

et l’héritage. Sous le prisme du genre, l’oubli se comprend comme un refus des mémoires 

patriarcales, celles qui imposent aux femmes et aux minorités sexuelles des rôles de répé44on et 

de conformité. En «échouant» à se souvenir selon les codes de l’histoire officielle, le sujet queer 

réinvente des formes de temporalité dissidentes, non linéaires et non reproduc4ves, ce que José 

Esteban Muñoz nomme un «temps queer», orienté vers le possible plutôt que vers le passé (2009). 

Ce possible fait place à l’éphémère, à l’affect, au collec4f, à l’imaginaire. Sara Ahmed (2014) parle 

des affects comme créant de nouvelles façons de «se souvenir autrement», à par4r du vécu plutôt 

que du récit dominant. L’oubli devient alors un ou4l de désappren4ssage : il permet de défaire les 

normes incorporées qui condi4onnent les performances de genre, comme l’a démontré Judith 

Butler . Dans son témoignage queer, Pavithra Prasad sou4ent la perte et le deuil comme étant 9

inévitables pour poursuivre sa recherche iden4taire queer : «le deuil de ma famille d'origine m'a 

permis d'entamer mon processus de coming out» (2020, pp.113-119, [trad. libre]). En effet, lors 

d’une transforma4on queer, il faut pouvoir renoncer à des rela4ons, souvenirs, privilèges, 

habitudes, a?entes. C’est sur ces nombreuses pertes ini4ales que se dressent les nouvelles 

perspec4ves et trajectoires. Oublier, c'est faire de la perte un espace d’émancipa4on.  

De plus, entre l’oubli et la mémoire, la répé44on et le changement, existe tout un faisceau de 

possibilités libératrices pour les femmes qui se retrouvent, dans leurs rôles sociaux, sans cesse 

confrontées aux plaques tectoniques de l’ancien et du nouveau. Elles sont héri4ères tout à la fois 

de ce qui avait fait le propre des valeurs dites féminines et en même temps de ce qui était jusqu'ici 

réservé aux hommes : «héri4ères du privé et du public qu'elles ont à ar4culer de manière 

nouvelle» (Collin, 1993, pp. 13-23). Tout est toujours ques4on pour elles de stratégies, 

négocia4ons, résistances, lu?es, compromis entre le dehors et le dedans. Chaque modèle appris a 

été et reste à retravailler, à élargir (comme les modèles maternels par exemple). Alors, même si 

pendant longtemps «la transmission par les femmes, et entre femmes, a semblé fonc4onner sur le 

 Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Iden?ty (1990).9

 22



mode de la répé44on plutôt que sur celui de la nova4on : transmission de la vie, transmission de 

ce qui entoure et entre4ent la vie» et que «les femmes n'étaient pas considérées comme des 

acteurs sociaux et culturels mais plutôt comme les gardiennes d'un monde qu'elles ne 

cons4tuaient pas et qu'elles ne modifiaient pas» (Collin, 1993, pp. 13-23), on peut affirmer que la 

place des femmes dans la transmission dépasse clairement la conserva4on. Le travail de la 

mémoire de nos mères nous permet de poli4ser les récits in4mes, de reme?re en cause 

«l’isolement du sujet : les expériences vécues en solitude sont insérées dans une histoire 

collec4ve» (Charpenel, 2014). Le féminisme est une remémora4on, un rafistolage de notre passé 

et de nombreuses par4es de nous-mêmes égarées. «Nous recherchons les jardins de nos mères, 

selon l’expression d’Alice Walker ; nous recherchons nos mères» (1987, pp. 92-110 in Greene, 

1991, pp. 290-321).  

Ces précieux héritages contribuent au fameux «devoir de mémoire» perme?ant aux féministes de 

générer du changement en en honorant toutes celles ayant lu?é auparavant pour ne pas tout 

devoir réapprendre, mais également pour placer et reconnaître les femmes en situa4on de sujets : 

qui apprennent, savent et ont un passé. Ces histoires féministes perme?ent de «faire émerger des 

souvenirs qui jusqu'alors n'avaient pas de légi4mité sociale». «La nouvelle mémoire est une 

puissante impulsion vers l'ac4on poli4que» (Flax ; Gardiner, 1981, pp. 347-61 in Greene, 1991, pp. 

290–321, [trad. libre]). Ainsi, la mémoire féminine est une forme de contre-Histoire : une mémoire 

domes4que qui devient un espace de résistance (Perrot 2006). «Les histoires que nos mères nous 

transme?ent produisent un savoir d’un autre ordre, qui remet en ques4on et transforme ce que 

nous considérions autrefois comme universel» (Rhee, 2021 in Romero, 2022, p.3, [trad. libre]). Les 

femmes ne font donc pas que répéter et reproduire par la mémoire, en transme?ant des 

souvenirs, elles mènent des batailles subversives et discrètes, elles révolu4onnent pe4t à pe4t… 

3.2 Rendre femmage 

Là où la mémoire peut être source de female gaze , l’histoire est emplie de male gaze … Bien 10 11

que les femmes portent les mémoires, ce sont les hommes qui sont au centre de l’Histoire. 

Reposer sur les mémoires éléphantesques des femmes donnerait aux hommes le privilège 

d’oublier et aussi de faire l’Histoire ‘avec un grand H’. Le phénomène d’invisibilisa4on des femmes 

dans l’Histoire porte un nom l’’effet Ma4lda’, le fait de faire disparaître une femme de l'Histoire. 

 Iris Brey théorise le concept de «female gaze» dans son ouvrage paru en 2020 : Le regard féminin - Une révolu?on à l’écran.10

 Elle s’inspire du travail de Laura Mulvey, cri4que de cinéma féministe qui, dans son essai publié en 1975, Visual Pleasure and 11

Narra?ve Cinema, analyse comment les femmes sont objec4fiées dans les films.
 23



«Les mécanismes sont mul4ples : faire passer la femme au second plan, la faire disparaître 

complètement, minimiser son ac4on, traves4r sa vie, diminuer ou voler son travail, la cantonner à 

la femme ou la sœur de, l’auto-invisibilisa4on» (Sand, 2017 in Wikipédia, 2025). Mais cela a évolué 

depuis les années 1970/1980, les mémoires féministes se sont fait une place dans le champ 

universitaire, détournant les codes des sciences historiques en ques4onnant la neutralité et en 

faisant aussi de l’évic4on systéma4que dont sont vic4mes les femmes dans l’Histoire, un véritable 

objet d’étude pour contrer «les structures psychologiques et poli4ques de l'oubli ou de la 

répression qui ont dépossédé les femmes de leur pouvoir» (Hirsch et Smith, 2002, pp. 1-19, [trad. 

libre]). Temma Kaplan par exemple, définit une lignée de transmission féminine et féministe 

menant «de la fille-militante-témoin à la mère-témoin, puis à l'historienne, dont le travail 

universitaire devient un acte de résistance et une forme d'ac4visme à part en4ère» (in Hirsch et 

Smith, 2002, pp. 1-19, [trad. libre]). Même si, comme on l’a vu, lorsque les mémoires restent 

confinées à la sphère privée et résistent à l’ins4tu4onnalisa4on, elles portent aussi un héritage 

féministe en marge des rapports de pouvoirs.  

Ce mot «femmage», je l’ai découvert trop tard mais depuis, je l’u4lise sans cesse, tout le temps, je 

le trouve sublime et je pense en fait l’avoir longtemps cherché avant de savoir même qu’il existait. 

Rendre femmage, c’est donner sens à tout ce qui excède la capitalisa4on historique masculine qui 

se pare d’une neutralité abusive : «là où l'on reproche aux femmes leur subjec4vité, celle de 

l'homme s'étend à tout ce qui l'entoure, et ce, sous couvert d'objec4vité - a�tude qui menace 

d'autant plus une approche impar4ale de la réalité» (Azema, 2021, p. 57). Comme le rappelle 

Paletschek (2009), seule une mémoire «poli4quement correcte» des femmes, celle qui sert 

l’intérêt dominant, est alors admise dans la mémoire culturelle façonnée par les gardiens officiels 

du passé. Elle repose sur un temps ‘occidental’ qui addi4onne, mesure, ordonne : «les règnes se 

mesurent, les olympiades se succèdent» (Dumont & Fahmy-Eid, 1993, pp.3-6). Pour garan4r sa 

domina4on, elle doit effacer ce qui ne ‘marque’ pas : le quo4dien, l’échec, l’émo4on, le répé44f, 

les minorités. Elle doit «construire un consensus» en occultant les violences sexistes et en me?ant 

en avant des figures masculines héroïques (Tanış ; Pető & Phoenix, 2006, pp. 240-243, [trad. libre]). 

Ce?e ra4onalisa4on et simplifica4on de l’Histoire sert aussi les intérêts coloniaux en effaçant des 

visages de l’Histoire, en créant donc des «fragments d’iden4tés qui rendent nos histoires 

compa4bles avec le canon de la li?érature coloniale» (Romero, 2022, p. 3, [trad. libre]). Rhee 

(2021) ajoute que nos modes de connaissance scolaires et disciplinés (et donc coloniaux 

modernes) sont déconnectés de la réalité. «Ce que nous voyons, entendons et, par conséquent, ce 

 24



que nous croyons savoir, dépend de ce que nous ne voyons pas, n'entendons pas et ignorons, ou 

en est le produit» (in Romero, 2022, p. 3, [trad. libre]). En effet,  

Le récit personnel ou oral subjec4f féminisé, infan4lisé et surtout ancré dans la sphère 

domes4que des Autochtones ne pourra jamais cons4tuer une véritable histoire au sein 

d’un espace disciplinaire protégé par le désir de son gardien d’être une «science», 

convaincu de son droit de contrôler le passé» (Million, 2009, pp. 58-61, [trad. libre]). 

Ce processus d’historicisa4on qui se base sur la « concurrence de mémoires dominantes et qui 

homogénéise les histoires» (Charpenel, 2014) repose sur la hiérarchisa4on entre Histoire et 

mémoires et reproduit des fausses dichotomies masculin/féminin : le féminin (mémoire, soin, 

oralité, émo4on, intérieur, quo4dien) perçu comme non-fiable et le masculin (Histoire, monument, 

ra4onalité, extérieur, écrit) légi4mé et commémoré. «A une histoire supposée savante, cri4que et 

porteuse de vérité, ils opposent une mémoire considérée comme affec4ve, mythique et 

mensongère, dans laquelle il s’agit d’iden4fier la trace des manipula4ons du passé» (Charpenel, 

2014, pp. 210-215). L’opposi4on se retrouve dans ce?e phrase ahurissante: «Le père est le lien 

avec l’histoire ; la mère est le lien avec la vie» (Desbiens, 1985, p.42). Ce?e dévalorisa4on des 

mémoires, de par leur inexac4tude, leur doute, leur aspect anodin peut s’incruster en nous jusqu’à 

modifier notre rela4on aux autres et aux femmes de notre vie, Rhee réalise par exemple qu’à 

cause de cela, «elle a oublié comment écouter sa mère» (Romero, 2022, pp.2339-2340). Collin 

résume cela en une phrase : «comme s’il n’y avait de temps qu’historicisable, comme si l’Histoire 

devait nous tenir lieu de mémoire» (1993, p.21).  

La réconcilia4on de ce?e dualité absurde s’exerce par de nombreuses autrices féministes qui 

s’a?achent à revaloriser le quo4dien, la maison, le répé44f, l’invisible: l’art du bien-être, les plaisirs 

culinaires côtoient les livres et théories féministes, les grands mots et les grands concepts, les 

grandes révolu4ons. Il s’agit là aussi d’un des combats du féminisme depuis très longtemps - 

rendre sa valeur poli4que au privé, ne plus séparer ce qui se passe dans les maisons et en dehors 

car ce?e fron4ère supposée entre le dedans et le dehors, entre ce qui a de la valeur (économique, 

historique) et ce qui n’en aurait pas est une des armes de l’ordre sociétal définie par l’alliance 

patriarcale et capitaliste. En effet, les femmes sont contraintes à rester dans le foyer qui impose 

une temporalité circulaire, répé44ve, aliénante, un temps sans rupture, tandis que les hommes se 

voient a?ribuer le temps de l’innova4on et du changement. Même si Lucie Azema montre que les 

femmes ont pourtant toujours voyagé, mais qu’en fait leurs récits, marqués par des formes 

temporelles différentes, n’ont pas été entendus. Dans les musées, même lorsque l’on choisit de 

 25



me?re en scène le quo4dien à travers, par exemple, la reproduc4on de différentes formes de 

foyers durant certaines périodes historiques, le travail domes4que des femmes, leur contribu4on à 

la maison est minimisée, occultée, tandis que les réussites, compétences, forces masculines sont 

mises en lumière dans la construc4on de ce foyer (Pető & Phoenix, 2006).  

Rendre femmage, c’est également reconnaître que dans de nombreux contextes, les femmes ont 

été essen4elles à la préserva4on des mémoires que l’Histoire patriarcale évince. Au Moyen-Orient, 

dans les guerres et les révolu4ons, ce sont souvent les femmes qui ont archivé clandes4nement 

documents, récits, photos vouées à disparaître. En Pales4ne, certaines ont sauvé les archives de 

l’OLP des destruc4ons israéliennes. En Syrie, Tunisie, Égypte, des réseaux féministes ont 

documenté les violences, construit des bases de données, enregistré la parole des survivantes. En 

Iran, des femmes ont recueilli les témoignages des prisonnières poli4ques. Cela est en lien avec ce 

que Perrot théorise en 2006 dans Mon histoire des femmes : quand les structures officielles 

s’effondrent, ce sont les femmes qui deviennent gardiennes des traces. Ce?e logique existe aussi 

dans les mémoires queer : Sarah Schulman montre comment, durant la crise du VIH/sida, les 

familles hétérosexuelles ont parfois effacé les vies des hommes gays morts du sida. Ce sont 

souvent des femmes lesbiennes, militantes, amies, amoureuses, qui ont sauvé archives, le?res, 

objets, voix. Elles ont créé des mémoires queer alterna4ves, en dehors des ins4tu4ons 

patriarcales. Dans ces cas, archiver discrètement, en souterrain devient un geste de survie, une 

manière de résister à l’effacement. Dans son essai Les femmes aussi font par?e du voyage (2021), 

Lucie Azema explique que les voyageuses ont eu accès à toute une par4e des réalités du monde 

inaccessibles aux hommes : elles ont vu les injus4ces, elles ont vu les femmes et les invisibles, elles 

ont vu le quo4dien à l’ombre des gloires. Une histoire féministe serait une histoire de l’in4me, du 

domes4que, une histoire des mémoires. Ce?e histoire, pour se raconter, se doit de mul4plier ses 

sources et de n’effectuer aucune hiérarchisa4on parmi elles. Nous avons vu comment la no4on de 

post-mémoire a introduit les affects comme véritable paradigme dans l’étude du souvenir. Elle 

déplace l’a?en4on hors des catégories rigides de la «transmission intergénéra4onnelle». Comme 

l’écrit Hirsch (2008), la post-mémoire enrichit les pra4ques historiques en intégrant à l’histoire 

collec4ve des formes de mémoire qui ne passent ni par les archives ins4tu4onnelles ni par la fixité 

des faits, mais par l’expérience, le corps, la subjec4vité située. C’est le cœur de la «théorie du 

ressen4» de Dian Million (2009), qui montre comment l’histoire autochtone est disqualifiée parce 

qu’elle passe par l’affect, l’oralité, le corporel. Elle pose ce?e ques4on primordiale: Le récit 

autochtone ne peut être «objec4f» mais qu’est-ce que l’objec4vité sinon un fantasme de la science 

 26



occidentale ? Les émo4ons, loin d’être irra4onnelles, sont des savoirs incarnés (Bendelow & 

Williams, 1998).  

Ce?e perspec4ve est essen4elle lorsque l’on observe comment certains récits, notamment ceux de 

l’Holocauste, ont été façonnés. Ronit Len4n montre que les témoignages masculins ont souvent 

présenté les femmes comme périphériques, fragiles, passives ou éro4sées dans leur vic4misa4on 

(Horowitz, 1998 ; Ringelheim, 1997). Une sociologie juste du génocide ne peut se contenter de ces 

récits filtrés par les dominants : elle doit considérer les personnes, femmes incluses, comme des 

sujets conscients. Mais les médias et archives officielles privilégient encore les trauma4smes des 

puissants, effaçant ou altérant les souvenirs minorisés. Les récits autobiographiques suivent eux 

aussi ce?e logique de domina4on. Gergen et Gergen (1993) ont montré que les autobiographies 

masculines sont construites sur le modèle du «monomythe» héroïque (ascension, obstacle, 

triomphe), alors que les trajectoires féminines, souvent marquées par des expériences mul4ples, 

discon4nuées, polyphoniques, ne s’y reconnaissent pas. Comme le note Len4n (2006), les récits 

féminins composent une pluralité de trajectoires plutôt qu’une seule ligne ascendante. Azema 

(2021) parle d’une «symphonie d’expériences», où coexistent des strates affec4ves, sociales, 

in4mes et poli4ques. Ce décalage se retrouve dans la périodisa4on elle-même. Riot-Sarcey, Varikas 

et Planté (1988) montrent que les moments qui rythment l’histoire des femmes ne coïncident pas 

avec ceux de l’histoire dominante. La chronologie officielle s’établit à par4r de ce qui compte pour 

les puissants ; celle des femmes suit d’autres événements, d’autres ruptures, d’autres con4nuités 

qu’elles soient civiques, économiques, familiales, corporelles. 

Exclues des ins4tu4ons productrices de mémoire, les femmes ont alors poli4sé leurs récits 

personnels pour faire du passé une interface d’ac4on. La li?érature, les journaux in4mes (pourtant 

moqués), les autofic4ons sont autant de lieux où l’expérience personnelle devient précieuse 

ma4ère historique. Hirsch parle d’un «entremêlement» constant entre mémoire personnelle, 

familiale et na4onale (1997), pendant que Fisher évoque une «réhistoricisa4on de la fic4on» (in 

Baillargeon, 2019). L’histoire féministe privilégie la manière dont les personnes reconstruisent le 

passé à par4r de leurs besoins, lu?es et affects actuels, ce qui est en fait bien plus réaliste qu’une 

prétendue vérité historique exacte. Il n’est plus ques4on d’objec4ver «ce qui s’est passé», mais de 

comprendre les diverses interpréta4ons et usages du passé, les concurrences et exclusions 

mémorielles (Charpenel, 2014). Joan Sco? montre ainsi que l’histoire féministe n’est pas 

seulement le récit des exploits féminins, mais l’analyse des mécanismes d’oppression silencieux qui 

structurent les sociétés. Ces mécanismes d’oppression silencieux ont été renforcés dans le passé 

par la montée de la «mémoire savante», masculine, écrite et universitaire, qui transforme les 
 27



femmes en «personnages silencieux» (1988, [trad. libre]). L’inven4on de la photographie et l’essor 

des albums de familles, souvent cons4tués par les mères (Le Goff, 1988), ont redonné aux femmes 

un rôle central dans la construc4on de mémoires vernaculaires. L’oralité comme moyen de 

transmission doit aussi être revalorisée : comme ou4l méthodologique, elle cons4tue un choix 

poli4que car elle donne voix aux groupes effacés. Stephens montre que les récits oraux résistent 

aux cadres dominants, ouvrent des espaces de négocia4on, de distorsion, d’inven4on (2010, [trad. 

libre]). Un autre lieu majeur de mémoire féminine est le tex4le : nappes brodées, trousseaux, 

abécédaires, mouchoirs. Rozsika Parker (1984) montre que la broderie est un support de récits 

personnels et collec4fs ignorés par l’histoire de l’art. Transmise de mère en fille, la broderie incarne 

une mémoire corporelle, gestuelle, où les gestes répétés témoignent de savoirs, de douleurs, de 

résistances. Là où la mémoire patriarcale dresse des statues, la broderie conserve les traces des 

anonymes.  

Pour une histoire juste, il faudrait même écouter les fantômes. Les femmes racisées, colonisées, les 

femmes subalternes, sont des «bibliothèques de récits inaudibles» (Rhee, 2021, pp. 44–47, [trad. 

libre] ; Romero, 2022, pp. 2340–2341, [trad. libre]). Leurs voix hantent l’histoire, ont le pouvoir de 

perturber les récits coloniaux et patriarcaux qui con4nuent, encore aujourd'hui, d’effacer 

l'existence et le vécu des femmes. Les femmes «sont les gardiennes des musées de nos 

vies» (Perrot, 2006, p.12). En effet, elles sont les meilleures conservatrices des musées de nos 

histoires : elles gardent le?res, photos, récits, tout ce qui ne rentre pas dans le canevas de 

l’histoire officielle. Ce?e archéologie de l’in4me, considérant les voix des femmes non comme des 

simples souvenirs personnels mais comme des archives historiques et poli4ques est une mise en 

parole, une mise en récit : «L’histoire des femmes est une histoire du silence, et de sa lente 

conquête de la parole» (Perrot, 2006, p.9). Créer des espaces de non-mixité mémorielle cons4tue 

aussi une piste intéressante pour subver4r les cadres du souvenire souvenir est un engagement 

ac4f qui reconfigure les rela4ons au passé (Charpenel, 2014, pp. 225-230). Ces espaces 

encouragent l’émergence de normes mémorielles nouvelles, alterna4ves, adaptées aux trajectoires 

des femmes. Bardenstein (2002) et Pető & Phoenix (2006) définisse ce phénomène comme un 

«ac4visme mémoriel» ([trad. libre]) capable de transformer les cultures du souvenir. De ce fait, de 

nouvelles performances et iden4fica4ons de la mémoire émergent «en termes d'affilia4ons 

intergénéra4onnelles ainsi que de genre, de classe et d'appartenance ethnique» (Bardenstein, 

2002, pp. 360-365, [trad. libre]). L’histoire des femmes, posée comme objet, est d’emblée militante 

: des femmes écrivent sur des femmes, se réapproprient un héritage confisqué (Perrot, 2006).  

 28



Il existe des dérives à la co-construc4on de ce?e Histoire comme le fait de chercher à légi4mer 

l’histoire féministe par les mêmes ou4ls qui ont construit l’histoire patriarcale. Certaines tenta4ves 

d’ins4tu4onnalisa4on mènent à l’évitement de la mémoire, c’est-à-dire au rejet de l’affect, de la 

subjec4vité, au profit d’une objec4vité masculine (Thébaud, 2007). En glissant dans ce?e pente, 

les féministes risquent de reproduire la valorisa4on de la maîtrise, de la produc4on, de l’ac4on, les 

valeurs mêmes du patriarcat (Collin, 1993). 

Une histoire féministe doit donc reconnaître les émo4ons comme vérités, comme matériaux 

légi4mes. Ce?e approche se dis4ngue de l’approche historienne précédemment décrite en ce 

qu’elle «abandonne (...) – au moins provisoirement – le souci de la «réalité» du passé pour 

s’a?acher à la «vérité» que lui confère le présent» (Lavabre, 1991, p.267). La plupart des travaux 

des historiens sur la mémoire néglige complètement les souvenirs, leurs transforma4ons dans le 

temps et les émo4ons qui s’y ra?achent. L’idée est donc de « se concentrer sur les interpréta4ons 

que des individus posi4onnés socialement, ancrés dans le présent, évoquent du passé et lui 

donnent sens ». Collin écrit qu’il s’agit d’une histoire où «ce qui ne relève pas de la marque fait 

trace» : un temps où privé et public, singulier et collec4f se mêlent, où les femmes laissent des 

traces importantes liées au quo4dien, au répé44f, à l'entre4en de la vie, à ce qui est périssable et 

pourtant indispensable, à ce qui «fait sens» au lieu de «faire date» (1993). Rendre femmage, c’est 

se situer à rebours de l’histoire produc4viste, celle qui classe, hiérarchise, oppose vainqueurs et 

vaincus. Refuser aussi que seul.es celleux qui transforment et gagnent méritent d’être 

mémorables. Recentrer l’a?en4on sur ce qui se disperse, s’effiloche, s’use, vieillit. Ainsi, une 

histoire féministe, queer, décolonisée doit assumer la subjec4vité comme méthode. Elle peut 

transformer la discipline tout en4ère en faisant de la mémoire une entrée ordinaire dans les 

sciences sociales. Comme le rappelle Charpenel, parce qu’elle est au croisement de l’individuel et 

du collec4f, du psychique et du social, la mémoire «permet d’avoir accès aux différents niveaux des 

phénomènes sociaux, d’interroger les effets des configura4ons sociales sur les représenta4ons, et 

le rôle des discours dans la construc4on des sujets poli4ques » (2014, pp. 45-48). 

3.3 Queerer et décoloniser notre chronorma)vité 

L’histoire des femmes montre en effet qu’une autre écriture du temps est possible. C’est aussi ce 

que défendent notamment Carolyn Dinshaw et Carla Freccero avec leur cri4que du «refus de 

l’historicisme linéaire» (Dinshaw et al., 2007, pp. 182-186, [trad. libre]) : l’idée que le temps 

n’avance pas de manière uniforme, que certaines vies (féminines, queer, racisées) ne se déploient 

 29



pas dans la temporalité majoritaire. Elles vivent dans des temporalités décalées où le passé hante 

le présent, où l’Histoire officielle ne peut ni comprendre ni archiver ce qui échappe à son ordre. Les 

«panoramiques du présent» (Dinshaw, 2012, p.114, [trad. libre]) peuvent désigner ces 

temporalités mul4ples où le passé et le présent coexistent sans ordre hiérarchique. «Je ne crois 

pas que la théorie queer ait été intégrée aux études mémorielles, et pourtant on pourrait 

s'a?endre à ce qu'elle le soit, notamment en ce qui concerne les généra4ons, le temps, la 

temporalité et les importantes perspec4ves de réinterpréta4on qu'elle nous offre» (Hirsch, 2015, 

[trad. libre]). La mémoire est un vrai enjeu pour les personnes queer qui ont dû se ba?re pour 

alimenter leur mémoire vivante, mobiliser leur mémoire immédiate pour nommer, documenter et 

rendre visibles des expériences profondes, habituellement réduites au silence ou 

systéma4quement délégi4mées par les cultures dominantes (Cvetkovich, 2003, [trad. libre]). En 

effet, elles n’ont que leurs souvenirs, parfois leurs oublis qui en disent long et leurs corps comme 

preuves des violences subies. 

Le terme ‘queerer’ fait ici référence non pas aux corps et désirs, mais se rapporte «aux processus, 

aux comportements et aux situa4ons» (Manalansan, 2014, p.97, [trad. libre]). Le mot queer est 

u4lisé pour ouvrir des espaces de désordres sur les manières d’être, de devenir, de se souvenir, de 

(dé)faire famille afin de «dépasser l’interdépendance considérée comme allant de soi entre 

famille, temps et mémoire»  et de refuser de «réduire la mémoire et son parcours à de simples 

conséquences de rela4ons figées et de cadres temporels prédéfinis» (Çalışkan, 2019, pp. 261–273, 

[trad. libre]).  

Dans leur ar4cle Queer memory and storytelling (2024), Rob Cover et Rosslyn Prosser explorent les 

liens entre mémoire et iden4tés, iels décrivent les tensions dans le milieu queer sur la façon de 

mobiliser le passé et les souvenirs. La théorie du modèle folklorique se concentre sur la 

commémora4on d’éléments appartenant à l’Histoire officielle et linéaire, de figures historiques à 

glorifier pour valider les iden4tés queer. La théorie de la mémoire résiduelle, elle, comprend plutôt 

le passé comme un répertoire dynamique de gestes, codes, performances que les personnes queer 

peuvent subver4r et détourner, performer et recycler pour co-créer des patchwork de nouveaux 

récits, nouvelles communautés et iden4tés loin des modèles narra4fs tradi4onnels. Ce?e théorie 

rappelle le concept de post-mémoire déjà évoqué dans ce?e étude en désignant l’acte selon lequel 

les généra4ons suivantes peuvent réinves4r les récits passés d’oppression LGBTQ+ et s’unir autour 

de ces expériences héritées. Les archives et récits queer deviennent ainsi des espaces 

d’improvisa4on pour jouer avec les i4néraires et direc4ons prédéterminées (Çalışkan, 2019, pp. 

261–273, [trad. libre]).  
 30



La mémoire est donc une ma4ère intéressante à queerer mais, de façon générale, c’est le rapport 

au temps que la queerness transforme. Elizabeth Freeman nomme ‘chrononorma4vité’ le système 

temporel ins4tu4onnel et culturel régissant les pra4ques, les comportements et les iden4tés et 

s’imposent «comme des faits soma4ques et corporels contraignants». «La chrononorma4vité régit 

nos pra4ques de remémora4on et de souvenir, nos concep4ons de la mémoire et nos manières de 

narrer nos récits mémoriels de soi» (2010, pp. 3-6 ; 55-60, [trad. libre]). Elle le fait en essen4alisant 

le passé comme un cadre figé décidant de nos histoires présentes sans réciprocité. «À cet égard, la 

déconstruc4on de la mémoire peut impliquer de me?re en lumière ce que les chrononorma4vités 

occultent : le temps vécu de manière non linéaire (Jameson, 1985), les percep4ons du temps 

comme cyclique et saisonnier plutôt que progressif, et la diversité des usages des cycles 

temporels» (2010, pp. 3-6 ; 55-60, [trad. libre]). Par exemple, le réinves4ssement des heures de la 

nuit par la communauté LGBTQ+, les heures du jour étant associées à la produc4vité et aux 

performances des normes de genre (Duggan, 2002), ce?e pra4que temporelle con4nuent 

d’ailleurs à se diffuser et à marquer les cultures queers. Comment refuser de se soume?re à ce?e 

temporalité linéaire, véritable danger de capture des iden4tés en mouvement ? Pour José Esteban 

Muñoz, subver4r la chronorma4vité se travaille en perturbant les mythes de la temporalité et en 

explorant l’utopie queer comme «un horizon de possibilités» (2009, p.97, [trad. libre]) ; pour Lee 

Edelman au contraire, la queerness doit ne représenter aucun futur, s’en affranchir à tout prix car il 

caractérise «la domina4on culturelle hétéronorma4ve et cisgenre, tels que la reproduc4on 

norma4ve (dans tous ses sens)» (2004, pp. 2-4, [trad. libre]).  

Jack Halberstam parle de «temps queer» pour «les modèles spécifiques de temporalité qui 

émergent [...] dès lors qu’on s’affranchit des cadres temporels bourgeois, de reproduc4on et de 

famille, de longévité, de risque/sécurité et d’héritage» (2005, p.8, [trad. libre]). Les usages queer 

du temps grandissent «au moins en par4e, en opposi4on aux ins4tu4ons de la famille, de 

l’hétérosexualité et de la reproduc4on» (2005, p.1, [trad. libre]). Il existerait donc un temps 

queer ? À quoi ressemblerait-il, ce temps insaisissable ? Dans A Coincidence of Desires (2007), Tom 

Boellstorff repense la manière dont les personnes queer vivent et organisent le temps. Contre la 

concep4on linéaire dominante, un temps orienté vers le progrès, structuré par la con4nuité et la 

filia4on biologique, il propose l’idée de «temps fortuit» (coincidental ?me). Ce?e no4on désigne 

une temporalité faite de rencontres ina?endues, d’alliances choisies, de ruptures, de bifurca4ons, 

de rela4ons émergentes. Dans ce modèle, les événements significa4fs d’une vie ne sont pas les 

étapes a?endues (mariage, parenté, héritage), mais les coïncidences affec4ves ou sociales 

surgissant de circonstances. Cela correspond à ce qui a été dit dans le point ci-dessus, à savoir que 

 31



les archives queer ou féministes ne suivent pas une chronologie classique ; elles se transme?ent 

souvent par fragments, par résurgences ina?endues, par récits oraux, par des objets retrouvés ou 

réinterprétés. La mémoire devient alors un espace de réac4va4on plutôt que de conserva4on 

(2007, p.240). Les temporalités queer offrent la possibilité «d’intervenir poli4quement dans le 

présent en u4lisant le passé» (Freccero, 2011, p.48, [trad. libre]). Il s’agit d’une mobilisa4on 

affec4ve et cri4que du passé, non pas pour reconstruire une chronologie fidèle, mais pour faire 

surgir des fantômes, des traces, des survivances. Convoquer le passé permet de révéler ce que 

l’histoire dominante a tenté d’effacer, «d’intervenir poli4quement dans le présent en u4lisant le 

passé» (Freccero, 2011, p.48, [trad. libre]).  

Les communautés trans sont très inspirantes à ce 4tre car elles s’intègrent et s’éloignent 

simultanément du cadre norma4f du temps familial par des stratégies de désiden4fica4on (Muñoz, 

1999).  

Tout souvenir, si personnel soit-il (...) est en rapport avec tout un ensemble de no4ons que 

beaucoup d’autres que nous possèdent, avec des personnes, des groupes, des lieux, des 

dates, des mots et formes du langage, avec des raisonnements aussi et des idées 

(Halbwachs, 1994, p.38 in Charpenel, 2014).  

Le langage et les concepts chronormés (famille, temps, mémoire) sont alors à re-modeler ou à 

abolir, selon les stratégies. Dans de nombreuses communautés trans, il s’agit plutôt d’une 

réappropria4on. Les figures tradi4onnelles de la famille sont recyclées car quand une personne 

intègre ce?e communauté, c’est comme si elle devait réapprendre à fonc4onner, à survivre. La 

figure de la ‘mère' est alors récupérée par une femme trans qui occupe une place centrale dans les 

réseaux de sou4en, de transmission et d’appren4ssage. Or, ce?e rela4on se construit selon des 

logiques qui déstabilisent profondément les modèles familiaux tradi4onnels : une mère trans peut 

être plus jeune, moins expérimentée socialement que sa ‘fille’. Ce renversement remet en ques4on 

l’idée selon laquelle la mémoire familiale se transmet nécessairement de manière ascendante, 

cohérente et linéaire. Ce?e remise en ques4on résonne avec les parcours des expériences trans, 

souvent déformés par les personnes cis pour en faire des chemins normés où les trajectoires de vie 

sont rendues ar4ficiellement linéaires. Comme l’analyse Çalışkan (2019), ces configura4ons trans 

défient les chronologies norma4ves de la parenté : elles brouillent les fron4ères des défini4ons de 

concepts et la transmission relève alors davantage de la rencontre que de la filia4on. Les 

poten4el.les descendant.es incluent toutes les personnes qui se proposent comme témoins 

empathiques des récits marginalisés, prenant soin de celles et ceux dont les histoires «seraient 

 32



autrement oubliées de l'histoire» (Hirsch dans Al�nay et Pető, 2015, p.392, [trad. libre]). La 

mémoire n’est plus pensée comme un héritage unidirec4onnel, prévisible, ver4cal, du plus âgé 

vers le plus jeune, mais comme une circula4on horizontale, collec4ve, émo4onnelle, fondée sur 

l’expérience partagée plutôt que sur la biologie. Cela nous permet également de poser un regard 

cri4que sur les interpréta4ons idéologiques et instrumentalisa4ons poli4ques du concept de 

‘généra4on’ qui divise (Erll, 2014, p.398, [trad. libre]), on peut notamment penser à toutes les fois 

où le fait d’appartenir à une certaine ‘généra4on x, y ou z’ agit comme une excuse pour jus4fier un 

comportement inapproprié ou au contraire pour décrédibiliser des comportements et ac4ons.  

Les communautés queer ne sont toutefois pas les seules à expérimenter le temps selon des 

temporalités dis4nctes de la norme occidentale dominante. Le penseur tanzanien Julius Nyerere 

reje?e la concep4on coloniale du temps qui voit le développement comme une ligne droite, allant 

du ‘sous-développement’ au ‘développement’, selon une compréhension linéaire, mécanique et 

extrac4viste du temps, comme si la vie pouvait se mesurer uniquement en termes de rapidité et de 

produc4vité. Ce?e concep4on du progrès impose une temporalité qui valorise la spécula4on, 

l’accumula4on, l’efficacité et la croissance, tout en effaçant les rapports de causalité et les 

dynamiques synchroniques. Or, par exemple, l’Europe ne s’est pas développée indépendamment 

du reste du monde : elle s’est développée en même temps qu’elle colonisait l’Afrique et se 

nourrissait de ses ressources, et donc en même temps qu’elle sous-développait l’Afrique. C’est ce 

que montre Walter Rodney dans How Europe Underdeveloped Africa (1972). Ce?e cri4que invite à 

décoloniser le langage du développement, comme l’ont également formulé Frantz Fanon et Ngũgĩ 

wa Thiong’o, en montrant que les catégories mêmes de progrès, de modernité et de 

développement sont historiquement situées et profondément marquées par la colonisa4on. Dans 

ses écrits sur l’Ujamaa, Julius Nyerere pose ainsi une ques4on centrale : «Qui a le pouvoir de 

définir le développement ?» (1968, pp. 44-46, [trad. libre]). Pour lui, le développement ne peut pas 

être réduit à une avancée individuelle, compé44ve et abstraite. Il s’agit au contraire d’un processus 

collec4f : le développement comme care, comme dignité du travail, comme cohésion sociale et 

comme rela4on respectueuse avec l’environnement. Le développement n’est pas «avancer plus 

vite», mais avancer ensemble. L’idée selon laquelle ce ne sont pas seulement des ressources 

matérielles, le territoire et les vies mais aussi le temps qui a été colonisé est au cœur de ces 

analyses. Des expressions comme ‘le retard africain’ ou ‘la désorganisa4on africaine’ sont souvent 

mobilisées pour disqualifier des rapports au temps qui ne correspondent pas aux normes 

occidentales. Pourtant, il s’agit moins d’un désordre que d’autres manières d’habiter le temps. Il 

devient alors nécessaire de res4tuer le concept de temps à par4r des cultures elles-mêmes.  

 33



Le philosophe kényan John Mbi4 explique ainsi que, dans de nombreuses sociétés africaines, le 

temps est conçu en termes d’événements, rythmé par les cérémonies, les rituels et les saisons et 

non par les secondes ou heures. Le temps n’existe que s’il est vécu. Dans ce?e perspec4ve, le 

futur, au sens abstrait et lointain, n’existe pas réellement. Pour Mbi4, le temps «passe à 

l’envers» (1969, pp. 16-19, [trad. libre]) : il s’étend principalement vers le passé. Il dis4ngue deux 

catégories fondamentales : Sasa et Zamani dont nous avons parlé précédemment. Le temps 

alimentant le plus le futur est le Zamani. Dans ce?e concep4on, le temps n’a pas de fin : il est 

cyclique. De nombreuses langues africaines ne possèdent d’ailleurs pas de formes verbales 

perme?ant de parler d’un futur lointain. Dans ce?e concep4on de la vie, on ne ‘perd’ donc pas du 

temps comme on le men4onne si souvent : on ne fait que l’a?endre ou le produire. Ce?e 

concep4on contraste radicalement avec le temps capitaliste et colonial où le temps est une 

commodité que l’on peut perdre, dépenser, sauver… Les façons de compter les jours varient 

d’ailleurs selon les cultures : chez les Igbo au Nigéria, le temps se déploie selon des cycles de 

quatre jours ; chez les Kikuyu, le calendrier est lunaire, l’année est divisée en treize mois de vingt-

huit jours, et le temps est marqué par les phases de la lune, les cycles agricoles, les saisons et les 

événements communautaires, si bien que le concept de « semaine » n’existe pas vraiment. En 

swahili, le jour commence au lever du soleil, ce qui explique le décalage de six heures dans la 

manière de compter le temps avec l’Europe (Mumbipoetry, 2025).  

Ainsi, loin d’être universel, le temps apparaît comme une construc4on sociale, poli4que, historique 

et culturelle, profondément marquée par la colonisa4on, mais aussi traversée par des secousses, 

des résistances, des désobéissances et des manières alterna4ves d’habiter le temps. 

 34



4. Bibliographie  

Ahmed, S. (2014). The cultural poli?cs of emo?on (2nd ed.). Edinburgh University Press. 

Ahn, J., Beam, E., & D’Mello, S. (2017). Memory, reminders, and everyday cogni4ve labor. Journal 
of Applied Cogni?ve Psychology, 31(4), 456–469. 
h?ps://doi.org/10.1002/acp.3346 

Ahn, M., Park, K., & Park, J. (2017). Gender differences in prospec4ve memory performance. 
Memory, 25(4), 509–522. 
h?ps://doi.org/10.1080/09658211.2016.1187567 

Al�nay, A. G., & Pető, A. (Eds.). (2015). Gendered memories, gendered wars: War, genocide and 
memory. Routledge. 

Armitage, J., Bendelow, G., & Williams, S. J. (1998). Emo4ons in social life. In G. Bendelow & S. J. 
Williams (Eds.), Emo?ons in social life: Cri?cal themes and contemporary issues. Routledge. 

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civiliza?on: Wri?ng, remembrance, and poli?cal 
imagina?on. Cambridge University Press. 

Azema, L. (2021). Les femmes aussi sont du voyage : L’émancipa?on par le départ. Flammarion. 

Bachelard, G. (2012). La poé?que de l’espace. Presses universitaires de France. (Ouvrage original 
publié en 1957) 

Baillargeon, M. (n.d.). Le personnel est poli?que : Médias, esthé?que et poli?que de l’autofic?on 
chez Chris?ne Angot, Chloé Delaume et Nelly Arcan. Remue-ménage.  

Bardenstein, C. (2002). Transmissions interrupted: Reconfiguring food, memory, and gender in the 
cookbook-memoirs of Middle Eastern exiles. Signs: Journal of Women in Culture and Society, 28(1), 
353–380. 
h?ps://doi.org/10.1086/340918 

Bendelow, G., & Williams, S. J. (Eds.). (1998). Emo?ons in social life: Cri?cal themes and 
contemporary issues. Routledge. 

Benne?, J. (2005). Empathic vision: Affect, trauma, and contemporary art. Stanford University 
Press. 

Berliner, D. (2010). L’anthropologie et la transmission. Terrain, 55, 3–15. 

Bessière, C., & Gollac, S. (2020). Le genre du capital : Comment la famille reproduit les inégalités. 
La Découverte. 

Blight, D. (2009). The memory boom: Why and why now? In P. Boyer & J. Wertsch (Eds.), Memory 
in mind and culture (pp. 238–251). Cambridge University Press. 

Boellstorff, T. (2007). A coincidence of desires: Anthropology, queer studies, Indonesia. Duke 
University Press. 

 35

https://doi.org/10.1080/09658211.2016.1187567
https://doi.org/10.1086/340918


Bo?, E. (1957). Family and social network. Tavistock Publica4ons. 

Çalışkan, D. (2019). Queer postmemory. European Journal of Women’s Studies, 26(3), 261–273. 
h?ps://doi.org/10.1177/1350506819860164 

Charpenel, M. (2014). Le privé est poli?que ! Sociologie des mémoires féministes en France (Thèse 
de doctorat, Sciences Po Paris). Ins4tut d’études poli4ques de Paris. 

Chollet, M. (2015). Chez soi. Une odyssée de l’espace domes?que. La Découverte. 

Ciciolla, L., & Luthar, S. S. (2019). Invisible household labor and ramifica4ons for adjustment: 
Mothers as captains of households. Sex Roles, 81(7–8), 467–486. 
h?ps://doi.org/10.1007/s11199-018-1001-x 

Collin, F. (1993). Histoire et mémoire ou la marque et la trace. Recherches féministes, 6(1), 13–24. 
h?ps://doi.org/10.7202/057722ar 

Coenen-Huther, J. (1999). Temps passé, temps présent : La mémoire, reflet de la division sexuelle 
du travail entre femmes et hommes. Cahiers de sociologie économique et culturelle, (31), 117–130. 

Côté, I., & Lavoie, K. (2020). Représenta4ons et récits pluriels au sein des familles homoparentales. 
Service social, 66(1), 49–58. 
h?ps://doi.org/10.7202/1068919ar 

Cover, R., & Prosser, R. (2024). Queer memory and storytelling: Gender and sexually-diverse 
iden??es and trans-media narra?ve. Routledge. 

Cvetkovich, A. (2003). An archive of feelings: Trauma, sexuality, and lesbian public cultures. Duke 
University Press. 

Daminger, A. (2019). The cogni4ve dimension of household labor. American Sociological Review, 
84(4), 609–633. 
h?ps://doi.org/10.1177/0003122419859007 

Degler, C. N. (1980). At odds: Women and the family in America from the Revolu?on to the present. 
Oxford University Press. 

De Gaulejac, V. (1999). L’histoire en héritage : Roman familial et trajectoire sociale. Desclée de 
Brouwer. 

De Singly, F. (2003). Les uns avec les autres : Quand l’individualisme crée du lien. Armand Colin. 

Dinshaw, C. (1999). Geing medieval: Sexuali?es and communi?es, pre- and postmodern. Duke 
University Press. 

Dinshaw, C. (2012). How soon is now? Medieval texts, amateur readers, and the queerness of ?me. 
Duke University Press. 

Dinshaw, C., Edelman, L., Ferguson, R. A., Freccero, C., Freeman, E., Halberstam, J., Jagose, A., 
Nealon, C., & Nguyen, T. H. (2007). Theorizing queer temporali4es: A roundtable discussion. GLQ: A 

 36

https://doi.org/10.1177/1350506819860164
https://doi.org/10.1007/s11199-018-1001-x
https://doi.org/10.7202/057722ar
https://doi.org/10.7202/1068919ar
https://doi.org/10.1177/0003122419859007


Journal of Lesbian and Gay Studies, 13(2–3), 177–195. 
h?ps://doi.org/10.1215/10642684-2006-030 

Donath, O. (2017). Regreing motherhood: A study. North Atlan4c Books. 

Duggan, L. (2002). The new homonorma4vity. In R. Castronovo & D. Nelson (Eds.), Materializing 
democracy (pp. 175–194). Duke University Press. 

Eagly, A. H., Wood, W., & Diekman, A. B. (2003). Social role theory of sex differences and 
similari4es. American Psychologist, 58(3), 163–177. 
h?ps://doi.org/10.1037/0003-066X.58.3.163 

Edelman, L. (2004). No future: Queer theory and the death drive. Duke University Press. 

Erll, A. (2011). Loca4ng family in cultural memory studies. Journal of Compara?ve Family Studies, 
42(3), 303–318. 

Erll, A. (2014). Memory in culture (2nd ed.). Palgrave Macmillan. 

Erll, A., & Nünning, A. (Eds.). (2008). Cultural memory studies: An interna?onal and 
interdisciplinary handbook. De Gruyter. 

Fanon, F. (1961). Les damnés de la terre. François Maspero. 

Farge, A. (1997). Le goût de l’archive. Seuil. 

Federici, S. (2018). Witches, witch-hun?ng, and women. PM Press. 

Flynn, D. (2016, December 7). Regre�ng motherhood: A symptom of 21st-century an4-natalism? 
Intellectual Takeout. 
h?ps://intellectualtakeout.org/2016/12/regre�ng-motherhood-a-symptom-of-21st-century-an4-
natalism/ 

Freeman, E. (2010). Time binds. Duke University Press. 

Freccero, C. (2007). Queer spectrality: Haun4ng the past. In G. E. Haggerty & M. McGarry (Eds.), A 
companion to lesbian, gay, bisexual, transgender, and queer studies (pp. 194–213). Blackwell. 

Friedan, B. (1962). The feminine mys?que. W. W. Norton. 

Genest Dufault, S., & Castelain Meunier, C. (2017). Masculinités et familles en transforma4on. 
Enfances, Familles, Généra?ons, (26). 

Gergen, K. J., & Gergen, M. M. (1993). Narra4ves of the self. In T. R. Sarbin (Ed.), Narra?ve 
psychology (pp. 255–273). Praeger. 

Gilligan, C. (1982). In a different voice: Psychological theory and women’s development. Harvard 
University Press. 

Goldscheider, F., Bernhardt, E., & Lappegård, T. (2014). Gender equality and fer4lity. Popula?on 
and Development Review, 40(2), 207–239. 

 37

https://doi.org/10.1215/10642684-2006-030
https://intellectualtakeout.org/2016/12/regretting-motherhood-a-symptom-of-21st-century-anti-natalism/
https://intellectualtakeout.org/2016/12/regretting-motherhood-a-symptom-of-21st-century-anti-natalism/


Greene, G. (1991). Feminist fic4on and the uses of memory. Signs: Journal of Women in Culture 
and Society, 16(2), 290–321. 
h?ps://doi.org/10.1086/494661 

Grever, M. (1997). The pantheon of feminist culture: Women’s movements and the organiza4on of 
memory. Gender & History, 9(2), 364–374. 
h?ps://doi.org/10.1111/1468-0424.00051 

Grysman, A. (2017). Gender and gender-typicality in autobiographical memory. Memory. 
h?ps://doi.org/10.1080/09658211.2017.134718 

Grysman, A., & Hudson, J. A. (2013). Gender differences in autobiographical memory. Journal of 
Applied Research in Memory and Cogni?on, 2(3), 206–211. 

Halberstam, J. (2005). In a queer ?me and place. New York University Press. 

Halberstam, J. (2011). The queer art of failure. Duke University Press. 

Harrington, B., & Melancon, J. (2022). Invisible labor and family management. Journal of Family 
Issues, 43(6), 1345–1364. 

Harrington, E. E., & Reese-Melancon, C. (2022). Who is responsible for remembering? Everyday 
prospec4ve memory demands in parenthood. Sex Roles, 86, 189–207. 
h?ps://doi.org/10.1007/s11199-021-01264-z 

Haupt, A., & Gelbgiser, D. (2024). The gendered division of cogni4ve household labour, mental 
load, and family–work conflict in European countries. European Socie?es, 26(3), 828–854. 
h?ps://doi.org/10.1080/14616696.2023.2271963 

Heredia, S. (2022). La disponibilité maternelle : Enquête sur un idéal féminin. Presses universitaires 
de France. 

Hirsch, M. (1997). Family frames: Photography, narra?ve, and postmemory. Harvard University 
Press. 

Hirsch, M. (2006). The genera4on of postmemory. Poe?cs Today, 27(2), 147–166. 
h?ps://doi.org/10.1215/03335372-2005-019 

Hirsch, M. (2008). The genera?on of postmemory. Columbia University Press. 

Hirsch, M. (2015). The genera?on of postmemory: Wri?ng and visual culture aoer the Holocaust. 
Columbia University Press. 

Hirsch, M. (2021). Family memory, postmemory, and transgenera?onal trauma. Columbia 
University Press. 

Hirsch, M., & Smith, V. (Eds.). (2002). Gender and cultural memory. Signs: Journal of Women in 
Culture and Society, 28(1), 1–19. 
h?ps://www.jstor.org/stable/10.1086/signs.2002.28.issue-1 

 38

https://doi.org/10.1086/494661
https://doi.org/10.1111/1468-0424.00051
https://doi.org/10.1080/09658211.2017.134718
https://doi.org/10.1007/s11199-021-01264-z
https://doi.org/10.1080/14616696.2023.2271963
https://doi.org/10.1215/03335372-2005-019
https://www.jstor.org/stable/10.1086/signs.2002.28.issue-1?utm_source=chatgpt.com


Hornstra, M., & Ivanova, K. (2023). Kinkeeping across families. Sex Roles, 88, 367–382. 
h?ps://doi.org/10.1007/s11199-023-01352-2 

Horowitz, S. (1998). Gender, genocide, and Jewish memory. Women in Judaism, 1(2). 

Hsu, C.-M. K., Kleim, B., Nicholson, E. L., Zuj, D. V., Cushing, P. J., Gray, K. E., Clark, L., Felmingham, 
K. L., & Dekel, S. (2018). Sex differences in intrusive memories following trauma. PLOS ONE, 13(12), 
e0208575. 
h?ps://doi.org/10.1371/journal.pone.0208575 

Jameson, F. (1985). Postmodernism, or, the cultural logic of late capitalism. Duke University Press. 

Karol, M. (2004). Transmission psychique et héritages familiaux. Dunod. 

Kellas, J. K. (2013). Family storytelling: Nego?a?ng iden??es, teaching lessons, and making 
meaning. Routledge. 

Laor, Y. (1993). The myths of liberal Zionism. Verso. 

Lavabre, M.-C. (1991). Le fil rouge. Revue française de science poli?que, 41(2), 264–281. 

Le Goff, J. (1988). Histoire et mémoire. Gallimard. 

Le Pape, M.-C. (2005). Le couple et ses lignées. L’Harma?an. 

Le Pape, M.-C. (2005). Mémoire familiale, filia4on et parentalité en milieux populaires. Recherches 
et Prévisions / Cahiers, 82, 17–32. 
h?ps://hal.archives-ouvertes.fr/hal-03458882 

Len4n, R. (2006). Femina sacra: Gendered memory and poli4cal violence. Women’s Studies 
Interna?onal Forum, 29(5), 463–473. 
h?ps://doi.org/10.1016/j.wsif.2006.05.003 

Manalansan, M. (2014). Global divas. Duke University Press. 

Manoogian, J., et al. (2008). Food, memory and Armenian iden4ty. Journal of Armenian Studies, 
12(2). 

Masclet, C., & Modak, M. (2018). Camille Masclet et la transmission familiale du féminisme. 
Nouvelles Ques?ons Féministes, 37(1), 124–134. 
h?ps://doi.org/10.3917/nqf.371.0124 

Mbi4, J. S. (1969). African religions and philosophy. East African Educa4onal Publishers. 

Million, D. (2009). Felt theory: An Indigenous feminist approach to affect and history. Wíčazo Ša 
Review, 24(2), 53–76. 
h?ps://doi.org/10.5749/wicazosareview.24.2.0053 

Morgan, D. (1975). Social networks in kinship systems. Sociology, 9(1), 73–92. 

 39

https://doi.org/10.1007/s11199-023-01352-2
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0208575
https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-03458882
https://doi.org/10.1016/j.wsif.2006.05.003
https://doi.org/10.3917/nqf.371.0124
https://doi.org/10.5749/wicazosareview.24.2.0053


Moskowitz, G. (2021). Like daughter, like grandson: Queering post-trauma4c memory. Memory 
Studies, 16(4), 794–818. 
h?ps://doi.org/10.1177/1750698020982017 

Moulton-Tetlock, E., Scopelli4, I., & Mellers, B. (2019). Managing reminders and memory in 
everyday life. Journal of Experimental Psychology: General, 148(3), 478–495. 
h?ps://doi.org/10.1037/xge0000556 

Mounir, S. (2003). Transmissions féminines et mémoire familiale. L’Harma?an. 

Muñoz, J. E. (2009). Cruising utopia. NYU Press. 

Mumbipoetry. (2025). Publica?ons Instagram [Compte Instagram]. Instagram. 
h?ps://www.instagram.com/mumbipoetry 

Mu4, Ö., & Gürpınar, Ö. (2023). “I think it is [the] mother who keeps things going”: The gendered 
division of labor in the transmission of memory of the Armenian Genocide. Memory Studies, 16(5), 
1173–1188. 
h?ps://doi.org/10.1177/1750698020988755 

Ngũgĩ wa Thiong’o. (1986). Decolonising the mind: The poli?cs of language in African literature. 
James Currey. 

Niedźwieńska, A. (2003). Gender differences in vivid memories. Sex Roles, 49(7–8), 321–331. 
h}ps://doi.org/10.1023/A:1025152915874 

Niedźwieńska, A., & Zielińska, M. (2020). Gender differences in remembering about things to do 
depend on partnership status. Sex Roles, 83(9–10), 610–624. 
h?ps://doi.org/10.1007/s11199-020-01142-9 

Nochlin, L. (1971). Pourquoi n’y a-t-il pas eu de grands ar4stes femmes ? ArtNews. 
h?ps://essen4els.bnf.fr/fr/extrait/70ed9ff0-7400-47a8-9806-b62697d559a0 

Nyerere, J. K. (1968). Ujamaa: Essays on socialism. Oxford University Press. 

Paletschek, S. (2009). Opening up narrow boundaries: Memory culture, historiography and 
excluded histories from a gendered perspec4ve. In A. Epple & A. Schaser (Eds.), Gendering 
historiography: Beyond na?onal canons (pp. 163–177). Campus Verlag. 

Parker, R. (1984). The subversive s?tch: Embroidery and the making of the feminine. Women’s 
Press. 
h?ps://archive.org/details/subversives4tch00park 

Perrot, M. (2006). Mon histoire des femmes. Seuil. 

Pető, A., & Phoenix, A. (2019). ‘Indelible stains’? Introduc4on to special issue on gender and 
memory. European Journal of Women’s Studies, 26(3), 237–243. 
h?ps://doi.org/10.1177/1350506819856980 

 40

https://doi.org/10.1177/1750698020982017
https://doi.org/10.1037/xge0000556
https://www.instagram.com/mumbipoetry
https://doi.org/10.1177/1750698020988755
https://doi.org/10.1023/A:1025152915874
https://doi.org/10.1007/s11199-020-01142-9
https://essentiels.bnf.fr/fr/extrait/70ed9ff0-7400-47a8-9806-b62697d559a0
https://archive.org/details/subversivestitch00park?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.1177/1350506819856980


Prasad, P. (2020). In a minor key: Queer kinship in 4mes of grief. QED: A Journal in GLBTQ 
Worldmaking, 7(1), 113–119. 

Rachedi, Z. (2009). Travail et transmissions familiales en contexte migratoire : Regards croisés père-
fille. Migra?ons Société, 123–124(3), 159–175. 
h?ps://doi.org/10.3917/migra.123.0159 

Ringelheim, J. (1997). Women and the Holocaust. Signs: Journal of Women in Culture and Society, 
22(2), 417–432. 

Riot-Sarcey, M., Varikas, E., & Planté, C. (1988). Les femmes dans l’histoire. Albin Michel. 

Robertson, J., Crouter, A. C., & McHale, S. M. (2019). Family scheduling and maternal cogni4ve 
labor. Journal of Family Psychology, 33(2), 143–153. 

Robertson, M., Rickenbach, E. H., & Mullan, K. (2019). Who plans the family? Gendered divisions of 
mental labor. Journal of Family Studies, 25(2), 1–18. 
h?ps://doi.org/10.1080/13229400.2019.1580168 

Rodney, W. (1972). How Europe underdeveloped Africa. Bogle-L’Ouverture Publica4ons. 

Romero, J. Jr. (2022). A review of Decolonial feminist research: Haun?ng, rememory and mothers. 
The Qualita?ve Report, 27(10), 2337–2342. 
h?ps://doi.org/10.46743/2160-3715/2022.5959 

Rosenthal, C. J. (1981). Genera?onal rela?ons and succession: A study of authority and 
responsibility in families (Doctoral disserta4on, McMaster University). 

Rosenthal, G. (1985). Erlebte und erzählte Lebensgeschichte. Campus Verlag. 

Rosoux, V. (2001). Les usages de la mémoire dans les rela?ons interna?onales. Bruylant. 

Rothberg, M. (2009). Mul?direc?onal memory: Remembering the Holocaust in the age of 
decoloniza?on. Stanford University Press. 

Roussel, C. (2022, 25 juillet). Le gossip n’est pas une mauvaise habitude mais un ou?l féministe. 
Tapage. 

Sco?, J. W. (1986). Gender: A useful category of historical analysis. The American Historical Review, 
91(5), 1053–1075. 
h?ps://doi.org/10.2307/1864376 

Singly, F. de. (2003). Les uns avec les autres : Quand l’individualisme crée du lien. Armand Colin. 

Sommers, D. G., & Shields, R. L. (1984). Maintaining kinship 4es: The role of women. Sex Roles, 
10(1–2), 1–11. 
h?ps://doi.org/10.1007/BF00287283 

Tatu-Colasseau, A. (2016). Transmissions familiales culturelles et sexuées. Les effets sur les 
processus d’intégra4on sociale des descendants de migrants maghrébins. Recherches familiales, 
13(1), 9–20. h?ps://doi.org/10.3917/rf.013.0009  

 41

https://doi.org/10.3917/migra.123.0159
https://doi.org/10.1080/13229400.2019.1580168
https://doi.org/10.46743/2160-3715/2022.5959


Varikas, E. (2006). Penser le sexe et le genre. Cahiers du Genre, 40(1), 19–40. 
h?ps://doi.org/10.3917/cdge.040.0019 

Wikipedia contributors. (n.d.). Effacement des femmes. Wikipédia. Retrieved November 10, 2025, 
from h?ps://fr.wikipedia.org/wiki/Effacement_des_femmes 

Wikipédia. (s.d.). Histoire. h}ps://fr.wikipedia.org/wiki/Histoire 

Wi?, M. G., & Wood, W. (2010). Self-regula4on of gendered behavior in everyday life. Sex Roles, 
62(9–10), 635–646. 
h?ps://doi.org/10.1007/s11199-010-9761-y 

Zerubavel, E. (2003). Time maps: Collec?ve memory and the social shape of the past. University of 
Chicago Press.

 42

https://doi.org/10.3917/cdge.040.0019
https://fr.wikipedia.org/wiki/Effacement_des_femmes?utm_source=chatgpt.com
https://fr.wikipedia.org/wiki/Effacement_des_femmes
https://fr.wikipedia.org/wiki/Histoire

	Introduction
	1.1 D’où je parle ?
	1.2 Définitions & paradigmes
	2. Genre et mémoire(s) : aliénation
	2.1 Héritage féminin des obligations mémorielles
	2.2 La division du travail mémoriel dans les familles
	3. Genre et mémoire(s) : résistances
	3.1 Enfin un temps à soi ?
	3.2 Rendre femmage
	3.3 Queerer et décoloniser notre chronormativité
	4. Bibliographie

